
                          
Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah 
https://journal.staisar.ac.id/index.php/mediasas 
Vol. 8, No. 4, 2025, pp. 831-849 
P-ISSN (Print) 2655-1497│E-ISSN (Online) 2808-2303 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  
 
 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  831 

Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective Of Ibn Qayyim Al-
Jauziyyah and Ibn Hazm 

Masa ‘Iddah Wanita Yang Di Khulu’ Perspektif Ibn Qayyim Al-Jauziyyah 
Dan Ibn Hazm 

 

Roihanatunnida Nasution1*, Irwan2  

1,2 Universitas  Islam Negeri Sumatera Utara, Medan, Indonesia 
    

                       *Corresponding Author: nasutionroihanatunnida@gmail.com  
║ Received : 01-11-2025    ║ Accepted: 03-12-2025    ║Published: 04-12-2025    
   

Abstract  
This study  discusses the waiting period (‘Iddah) of a woman who initiates divorce 
through khulu’ according to the perspectives of two prominent scholars, Ibn 
Qayyim al-jauziyyah and Ibn Hazm. Khulu’ is a form of divorce initiated by the wife 
with compensation (iwadh) given to the husband. The main issue addressed in this 
research is the differing opinions between the two scolars regarding the length of 
the ‘iddah for women who undergo khulu’. Ibn Qayyim asserts that the ‘iddah 
period is one menstrual cycle, while Ibn Hazm maintains it should be three quru’. 
This research employs a qualitative method with a library research approach and 
comparative analysis. The findings indicate that the divergence arises from the 
difference in their legal reasoning methods: Ibn Qayyim adopts ta’lil (reason-based 
analogy) and qiyas, while Ibn hazm adheres strictly to the literal meaning of the 
texts. This study contributes to the understanding of Islamic Legal divercity 
concerning marital jurisprudence. 
[ Penelitian ini membahas tentang masa ‘iddah wanita yang dikhulu’ berdasarkan 
pandangan dua ulama besar, yaitu Ibn Qayyim al-jauziah dan Ibn Hazm. Khulu’ 
merupakan bentuk perceraian yang dilakukan atas permintaan istri dengan memberikan 
konpensasi (iwadh) kepada suami. Permasalahan yang dikaji dalam penelitian ini adalah 
perbedaan pendapat kedua tokoh dalam menetapkan masa ‘iddah bagi wanita yang 
melakukan khulu’. Ibn Qayyim berpendapat bahwa masa ‘iddah wanita yang dikhulu  
adalah satu kali haid, sementara Ibn Hazm berpendapat tiga kali quru’. Penelitian ini 
menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library 
research) dan analisis komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan 
pendapat tersebut disebabkan oleh perbedaan metode istinbath hukum yang digunakan oleh 
kedua ulama, dimana Ibn Qayyim menggunakan pendekatan ta’lil dan qiyas, sedangkan 
Ibn Hazm cenderung berpegang dengan makna zharir nash tanpa melakukan qiyas. 
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan konstribusi bagi pengembangan hukum islam 
dalam konteks perbedaan pendapat ulama mengenai masalah khulu’.] 
Keywords: Khulu’, ‘Iddah, Ibn Qayyim, Ibn Hazm 

 
How to  Cite: Nasution, R., & Irwan, I. (2025). Period of ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective 

mailto:nasutionroihanatunnida@gmail.com


Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  832 

Of Ibn Qayyim Al-Jauziyyah and Ibn Hazm. Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah Dan Ahwal Al-
Syakhsiyyah, 8(4), 831–849. https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i4.481  
 

Copyright © 2025 by Author(s) 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International 
License.  

 

 
PENDAHULUAN 

Khulu’ berarti melepaskan atau menanggalkan pakaian. Dinamakan demikian karena 
wanita adalah pakaian bagi laki-laki dan laki laki adalah pakaian bagi wanita menurut 
pengertian majaz (Wahyudi, 2009). Khulu’ menurut bahasa berati berpisahnya isteri atas dasar 
harta yang diambil dari pakaian, karena wanita itu pakaian pria. Sedangkan khulu’ menurut 
ilmu fiqh adalah berpisahnya suami dengan isterinya dengan ganti yang diperolehnya. 

 Khulu’ juga disebut fidyah atau tebusan, karena isteri meminta cerai kepada suaminya 
dengan membayar sejumlah tebusan dari isteri kepada suami agar suami mau menceraikannya. 

Menurut terminologi ahli fiqh berarti isteri memisahkan diri dari suaminya dengan 
memberi ganti rugi kepadanya sedangkan dikalangan para fuqoha khulu’ kadang dimaksudkan 
makna yang umum yaitu perceraian yang disertai jumlah harta sebagai ‘iwadh yang diberikan 
isteri kepada suami untuk menebus diri agar terlepas dari ikatan perkawinan, baik dengan kata 
khulu’ mubaraah (pelepasan) maupun talak. 

Khulu’ dibolehkan bila keduanya sama sama khawatir tidak dapat melakukan aturan 
Allah. Istri khawatir membuat kedurhakaan karena perbuatan suaminya, umpamanya tidak 
mau disuruh sholat, atau suami tidak mau dilarang bermain judi, atau suaminya suka 
menampar dan menghantam karena urusan kecil saja. Sebaliknya suami khawatir kalau 
isterinya tidak mau mengikuti perintahnya, ia berbuat sesuatu yang tidak diharapkan terhadap 
isterinya itu, umpamanya menampar, memukul, menghantam, dan sebagainya. Dalam keadaan 
seperti itu tidak berdosa atas keduanya apabila seseorang menebus dan yang lain menerima. 

‘Iddah menurut bahasa yang berasal dari kata “Al-‘adad” yang berarti perhitungan atau 
menghitung hari-hari. Sedangkan menurut istilah masa yang ditetapkan syariat terhadap 
perempuan sesudah terjadinya perceraian, agar menahan diri untuk menikah kembali sampai 
selesainya masa iddah tersebut. Tujuan adalah untuk mengetahui apakah seseorang perempuan 
yang telah diceraikan itu dalam keadaan hamil  atau tidak serta untuk mengetahui kebersihan 
rahimnya dari perkawinannya yang terdahulu. Menjaga atau menghentikan keinginan untuk 
tidak menikah bagi seorang perempuan adalah suatu pekerjaan ibadah karena telah mematuhi 
hukum Allah SWT, dan juga untuk memperlihatkan duka cita atas berpulangnya suami 
keharibaan Allah. Jadi jelaslah pengertian dari iddah yaitu waktu yang ditetapkan oleh hukum 
islam sesudah terjadinya perceraian, seorang wanita untuk menahan, dilarang untuk 
melangsungkan perkawinan sampai selesai masa iddahnya. Seorang laki-laki tidak ada 
ketentuan yang mewajibkn ‘Iddah baginya. Seorang perempuan yang diceraikan, tetapi belum 
pernah berhubungan suami isteri (dukhul). Tiada waktu iddah untuknya (Wahyudi, 2009). 

Sedangkan perempuan jika telah dicampuri suaminya (dukhul), maka diwajibkan bagi 
mereka ber’iddah, baik bercerai karena talak, fasakh, ataupun suaminya meninggal dunia. 
Walaupun pernikahan fasid (rusak), pernikahan syubhat ataupun pernikahan sahih, misalnya 
pernikahan fasid yaitu seorang perempuan dinikahi menjadi isteri kelima, ataupun pernikahan 
disebabkan adanya hubungan darah dan pernikahan ini diharamkan menurut agama. 
Kemudian pernikahan syubhat yaitu pernikahan yang dilangsungkan tanpa diketahui atau 

https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i4.481


Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  833 

tanpa izin dari ayah kandung pihak isteri dan dinikahkan melalui wali hakim. Ataupun 
pernikahan dilangsungkan secara sahih atau sah. 

 Sebagian ulama menyamakan khulu’ dengan talak, sehingga menetapkan bahwa 
‘iddahnya adalah tiga kali quru’. Pendapat ini dianut oleh jumhur ulama yang menganut 
mazhab Hanafi, Maliki, dan syafi’i. Mereka memahami bahwa keumuman ayat tentang 
‘iddah tiga kali quru’ mencakup semua bentuk perpisahan setelah terjadinya hubungan 
suami isteri termasuk khulu’. Dalam konteks ini Ibn Hazm juga menegaskan bahwa ‘iddah 
khulu’ adalah tiga kali haid, karena menurutnya khulu’ tetap berada dalam cakupan teks 
ayat umum tentang ‘iddah. Ibn Hazm, dengan metode zhahirinya (Hazm, 1989). 
Sementara Ibn Qayyim memilih pendapat yang berbeda dengan Ibn Hazm yaitu bahwa 
‘iddah wanita yang di-khulu’ adalah satu kali haid (Al-jauziyyah, 2016). Lalu, penulis 
membandingkan pendapat dua ulama ini, yaitu pendapat Ibn Qayyim dan Ibn Hazm 
tentang ‘iddah wanita yang di-khulu’. 

Alasan membandingkan dua ulama ini karena keduanya merupakan ulama besar 
dengan pendekatan fiqh dan metedologi istinbath hukum yang berbeda. Ibn Qayyim dikenal 
sebagai murid Ibn taimiyah yang banyak menggunakan  pendekatan ta’lil dan 
mempertimbangkan maqasid syariah. Sementara Ibn Hazm merupakan tokoh dari mazhab 
zahiri yang berpegang teguh pada zahir nash tanpa banyak menggunakan qiyas atau penalaran 
rasional. Perbedaan metode berpikir inilah yang membuat penulis tertarik untuk meneliti dan 
membandingkan pandangan mereka berdua. Keduanya sama-sama membahas persoalan ‘iddah 
dalam khulu’, namun hasil pendapatnya berbeda. Selain itu dalam konteks kekinian di 
Indonesia tujuan adanya ‘iddah adalah menentukan kebersihan Rahim, dan dapat diketahui 
dengan mudah melalui teknologi. Maka, kajian ini layak untuk diperbincangkan kembali.  

Topik ini penting karena permasalahan khulu’ sering terjadi dalam masyarakat 
modern, namun banyak yang belum memahami dengan jelas bagaimana hukum ‘iddah nya. 
Dengan membandingkan dua tokoh besar ini, penulis berharap bisa memberikan gambaran 
yang lebih luas dan objektif tentang variasi pandangan dalam fiqh islam. 

 Berdasarkan uraian diatas yang menjadi rumusan masalah dalam penelitian ini yaitu 
Bagaimana pendapat Ibn Qayyim Al-jauziyyah dan Ibn Hazm tentang ‘iddah wanita yang di-
khulu’? Apakah sebab Ibn Qayyim Al-jauziyyah dan Ibn Hazm berbeda pendapat tentang iddah 
wanita yang di-khulu’? Manakah pendapat yang paling rajih terkait masa ‘iddah wanita yang di-
khulu’ pendapat Ibn Qayyim Al-jauziyyah dan Ibn Hazm? Dan relavansi pendapat ulama klasik 
tentang khulu’ pada zaman kontemporer di Indonesia. 

 
METODE 

Metode penelitian yang penulis gunakan adalah metode penelitian kualitatif dengan 
menggunakan analisis komparatif,  metode ini penulis pilih agar penelitian ini bisa berfokus 
pada doktrin dan pandangan tokoh yang berkaitan dengan topik pembahasan secara 
mendalam. Jenis penelitian ini yang penulis gunakan merupakan library research dengan jenis 
penelitian ini penulis dapat memahami topik pembahasan lebih dalam.  

Terdapat dua sumber data yang penulis gunakan dalam penelitian ini. Yang pertama 
adalah sumber data primer, yaitu data yang diambil dari kitab Almuhalla Bi Al -Asar yang 
dikarang oleh Ibn Hazm dan kitab Zadul Maad Fi Hadyi Kahir Al-Ibad yang dikarang oleh Ibn 
Qayyim Al-Jauziyyah. Yang kedua adalah sumber data sekunder yang penulis ambil dari 
berbagai kitab, buku, artikel dan literatul lain yang memiliki topik yang berkaitan dengan 
penelitian penulis. Teknik pengumpulan data yang penulis gunakan dalam penelitian ini 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  834 

adalah analisis deskriptif, yaitu mengurai dan menjelaskan data yang didapat dalam bentuk kata 
dan kalimat sehingga bisa memberikan pejelasan yang mudah dipahami. Yang kedua teknik 
analisis data yang penulis gunakan yaitu teknik analisis komparatif, yaitu membandingkan dua 
hal atau lebih yang pada penelitian ini yaitu dua pendapat tokoh. Analisis ini penting dilakukan 
karena merupakan inti dari penelitian. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Profil Ibn Qayyim Al-jauziyyah dan Ibn Hazm 

1. Profil Ibn Qayyim Al-jauziyyah 
Ibn Qayyim Al-jauziyyah memiliki nama lengkap yaitu Abu ‘Abdullah syamsuddin 

Muhammad bin Abu Bakar bin Ayyub bin Sa’d bin huraiz bin makk zainuddin az-Zur’I 
ad-Dimasyqi. Lahir pada 7 safar 691 H (1292 M) di damaskus wafat pada malam kamis, 
13 rajab 751 H (1350 M), pada usia 60 tahun. Asal usul nama Al-Jauziyyah dinisbatkan 
kepada ayahnya, yang adalah pengurus sekolah Al-Jauziyyah di damaskus. Sejak kecil, Ibn 
Qayyim sangat gemar menuntut ilmu dan memiliki lingkungan ilmiah yang kondusif, 
beliau berguru kepada banyak ulama terkemuka, termasuk ayahnya. Guru utamanya 
adalah Syaikh al-islam Ibn taimiyah, yang sangat memengaruhi pemikirannya (Al-
jauziyyah, tt). 
 

2. Profil Ibn Hazm 
Ibn Hazm memiliki nama lengkap Abu Muhammad ‘Ali bin Ahmad bin said bin 

hazm. Lahir 7 November 994 M di cordoba, kekhalifahan cordoba dan wafat pada 15 
agustus 1064 M, di Manta Lisham, sebuah kampong terpencil dekat Sevilla, setelah 
pernah di fitnah dan diusir dari kota. Ibn Hazm berperan penting dalam penyebaran dan 
pengkodifikasian Mazhab zahiri, yang menekankan penafsiran harfiah(zahir) dari Al-
Quran dan Hadits. Ibn Hazm adalah seorang sejerawan, ahli fikih, dan imam ahlus 
sunnah di Spanyol Islam, dan dia disebutkan telah menghasilkan karya tulis sebanyak 400 
judul, mencakup berbagai topik seperti hukum islam, sejarah etika, perbandingan agama 
aqidah dan lain-lain (Hazm & Ali, 1980). 

 
Pendapat Ibn Qayyim Al-Jauziyyah Dan Ibn Hazm Tentang ‘Iddah Wanita Yang 
Dikhulu’ 

1. Pendapat Ibn Qayyim Al-Jauziyyah Dan Dalil Yang Digunakan  
      Ibn Qayyim secara tegas menyatakan dalam kitabnya yang berjudul Zad Al Maad 
Fi Hadyi Kahir Al-Ibad bahwa ‘Iddah Khulu’ yaitu satu kali haid. Berikut adalah 
kutipannya: 

 بالسنة وثبت الخلع، في رجعة لا أنه والاجماع بالنص ثبت وقد .قروء ثلاثة فيه العدة أن 
أقوال واحدة  حيضة فيه العدة أن  الصحابة و  

            Artinya:” ’Iddah padanya (talak) adalah tiga kali haid. Sedangkan telah shahih    
berdasarkan teks dalil dan ijma’ bahwa tidak ada ruju’ dalam masalah khulu’, telah shahih dalam 
As-Sunnah dan ucapan para sahabat bahwa ‘iddah padanya (khulu’) adalah satu kali haid. ” (Al-
jauziyyah, 2016).    



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  835 

         Ibn Qayyim berpendapat bahwa Iddah khulu’ hanya satu kali haid saja 
berdasarkan hadits yang terkait dengan kasus Jamilah binti Ubaid: 

ا
َ
ن
َ
ث بُو حَدَّ

َ
ى أ

َ
دُ  عَل ي بْن   يَحْيَى بْنُ  مُحَمَّ ب 

َ
، عُمَرَ  أ رْوَز يُّ

َ ْ
ا الْ

َ
ن
َ
ث ، عَبْدُ  حَدَّ اق 

زَّ  مَعْمَرٍ، عَنْ  الرَّ
، عَنْ   

هْر ي 
مٍ، عَنْ  الزُّ نَّ  عَنْ  سَال 

َ
،أ يه  ب 

َ
   رَسُولَ  أ

ى اللَّّ
َّ
ُ  صَل يْه   اللَّّ

َ
مَ، عَل

َّ
ا وَسَل

َّ َ
  لْ

ْ
رَجَت

َ
  خ

ُ
ة
َ
يل  جَم 

 
ُ
ت
ْ
ن نْ  عُبَيْدٍ  ب  ت   م  اب 

َ
ث د 
ْ
ن يْسٍ  بْن   ع 

َ
  ق

َ
ين الَ  ح 

َ
هُ،ق

ْ
عَت
َ
ال
َ
   رَسُولُ  خ

ى اللَّّ
َّ
ُ  صَل يْه   اللَّّ

َ
مَ  عَل

َّ
 :وَسَل

ي  
د 
َ
يْه   احْت

َ
  عَل

 
حَيْضَة  

                Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Abu Ali Muhammad bin Yahya 
bin Abu Umar Al-Marwazi, telah menceritakan kepada kami Abdurrazzaq, dari Ma’mar, 
dari Az-Zuhri, dari Salim, dari ayahnya, bahwa ketika Jamilah binti Ubaid keluar dari 
rumah Tsabit bin Qais setelah melakukan khulu’, Rasulullah SAW berkata kepadanya: 
‘Tunggu satu kali haid.” 
Hadits ini digunakan sebagai dalil bahwa iddah khulu’ adalah satu kali haid. 

          Dalam kitabnya: I’lam Al-Muaqqi’in ‘an Rabb al-Amin, juga menyebutkan 
iddah wanita yang dikhulu’ yaitu satu kali haid saja, hal ini sebagaimana telah 
ditetapkan oleh Rasulullah. Berikut kutipannya (Al-jauziyyah, tt): 

 عبد  بنت وجميلة شماس بن قيس امرأة في أفتى  وسلم عليه الله صلى  الله رسول  أن 

بي   بن الله
ُ
مَرَهَا .زوجها من اختلعت حين  أ

َ
أ
َ
يُّ  ف ب 

َّ
   وسلم عليه الله لىص  الن

ْ
ن
َ
صَ  أ رَبَّ

َ
ت
َ
 ت

 
 
  حَيْضَة

 
دَة جْمَعَ  وَاح 

َ
  بَيْنَهَا وَت

َ
هَا وَبَيْن هْل 
َ
أ  

                  Artinya: “Rasulullah SAW memberi fatwa memberi fatwa kepada istri Qois Bin 
Syamas dan jamilah binti Abdullah bin Ubai ketika ia melakukan khulu’ dari suaminya. 
Maka Rasulullah SAW menyuruhnya untuk menanti selama satu kali masa haid dan 
mengumpulkannya bersama keluarganya.”  
         Jika dicermati, pendapat yang menyatakan ‘iddah khulu’ dengan satu kali 
haid saja tidak hanya dipegang oleh Ibn Qayyim al-jauziyyah, namun masih 
banyak ulama lainnya seperti guru ilmu Qayyim sendiri, Ibn Taimiyah, bahkan 
dalam kutipan pernyataan Ibn Qayyim diatas disebutkan Utsman bin Affan, Ibn 
Abbas dan Ishaq bin Rahawaih, serta imam Ahmad juga berpendapat demikian. 
Namun, persoalan ini memang menarik untuk dikaji Karena jumhur ulama jutru 
berbeda pendapat dengan menyatakan ‘iddah khulu’ sama dengan ‘iddah talak. ⁸ 
        Menurut Ibn Qayyim, yang terpenting dari ‘iddah adalah untuk 
mengetahui kondisi Rahim istri apakah hamil atau tidak. Untuk mengetahui 
kondisi Rahim wanita yang di-khulu’  tidak mengandung benih janin cukup 
dengan masa satu kali haid saja. Dilihat Jika dari alasan logis pendapat ini dapat 
dipahami bahwa kehamilan seorang perempuan memang dapat diketahui dengan 
satu kali haid saja. Alasan logis ini kemudian diperkuat dengan alasan-alasan 
normative seperti yang dimuat dalam beberapa hadist Rasulullah yang 
menyatakan ‘iddah wanita yang di-khulu’ hanya satu kali haid.  
        Dalam masa penantian satu kali haid ini, Ibn Qayyim berpendapat 
suami yang menceraikan istri  dengan jalan khulu’ tidak dapat menikah dengan 
isteri yang di-khulu’, kecuali telah habis masa ‘iddah. Begitu juga dengan pihak 
isteri, ia tidak boleh menikah dengan laki-laki lain sebelum habis masa ‘iddah satu 
kali haid itu. Persoalan boleh tidak nya menikah kembali dengan bekas isteri yang 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  836 

dikhulu’ juga berbeda dengan pendapat mayoritas ulama. Dalam masalah ini, 
jumhur ulama menyatakan ‘iddah nya sama dengan ‘iddah talak, namun dalam 
‘iddah tersebut suami tetap bisa menikah tetapi harus dengan akad nikah dan 
mahar yang baru. Sedangkan Ibn Qayyim berpendapat tidak boleh suami 
menikah dengan isteri meskipun masih dalam masa haid (Al-jauziyyah, 2016). 
       Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa Ibn Qayyim 
berpendapat ‘iddah wanita yang di-khulu’ hanya satu kali haid saja. Dalam masa 
satu kali haid itu, suami tidak boleh menikah meskipun dengan akad nikah dan 
mahar yang baru, kecuali setelah masa satu kali haid tersebut telah habis. Terkait 
dengan dalil-dalil normatif dan metode istinbath yang digunakan Ibn Qayyim. 
        Dalam menetapkan ketentuan hukum khulu’, Ibn Qayyim menggunakan 
dua alasan atau dalil sekaligus, yaitu alasan rasional (bersifat logika) dan salil 
normatif. Sub bahasan ini berisi pembahasan dua dalil hadits, dan pada 
pembahasan alasan logis nantinya akan dibahas tentang metode istinbath yang 
digunakan Ibn Qayyim yaitu merujuk pada ketentuan surat al-Baqarah ayat 229, 
yaitu:  

 وَلََ يََِلُّ لَكُمْ اَنْ تَْ 
 بِعَْرُوْفٍ اَوْ تَسْريِْح ٌۢ بِِِحْسَانٍٍۗ

ٌۢ
 ـًٔا الَطَّلََقُ مَرَّتٰنِِۖ فاَِمْسَاك  تُمُوْهُنَّ شَيْ خُذُوْا مَِّآ اٰتَـيـْ

ِِۙ فَلََ جُنَاحَ عَ  ٍِۗ فاَِنْ خِفْتُمْ اَلََّ يقُِيْمَا حُدُوْدَ اللّٰ اَفآَ اَلََّ يقُِيْمَا حُدُوْدَ اللّٰ لَيْهِمَا فِيْمَا افـْتَدَتْ  اِلََّٓ اَنْ يََّّ
كَ هُمُ الظّٰلِمُوْنَ) ۗ  بهِ ىِٕ

ٰٰۤ
( 229تلِْكَ حُدُوْدُ اللِّٰ فَلََ تَـعْتَدُوْهَاۚ وَمَنْ يّـَتـَعَدَّ حُدُوْدَ اللِّٰ فاَوُل  

 Artinya: “Talak (yang dapat dirujuki) dua kali. Setelah itu boleh rujuk lagi 
dengan cara yang ma’ruf atau menceraikan dengan cara yang baik. Tidak halal bagi kamu 
mengambil kembali sesuatu dari yang telah kamu berikan kepada mereka, kecuali kalau 
keduanya khawatir tidak akan dapat menjalankan hukum-hukum Allah. Jika kamu 
khawatir bahwa keduanya (suami isteri) tidak dapat menjalankan hukum-hukum Allah, 
maka tidak ada dosa atas keduanya tentang bayaran yang diberikan oleh isteri untuk 
menebus dirinya. Itulah hukum-hukum Allah, maka janganlah kamu melanggarnya. 
Barangsiapa yang melanggar hukum-hukum Allah mereka itulah orang-orang yang zalim.” 
(Al-Baqarah 229). 
        Ibn Qayyim menjadikan ayat ini sebagai dalil dasar hukum khulu’bukanlah 
talak melainkan fasakh, yaitu pembatalan akad nikah dengan konpensasi dari 
pihak istri. Dari dasar itu, beliau menyimpulkan (istinbath) bahwa ‘iddah wanita 
yang di-khulu’ tidak sama dengan ‘iddah wanita yang ditalak. Khulu’ disebut  tebus 
diri dalam ayat:  

َ
لا
َ
احَ  ف

َ
مَا جُن يْه 

َ
يمَا عَل   ف 

ْ
دَت

َ
ت
ْ
ه   اف ب  “istri menebus dirinya dari ikatan 

pernikahan.” Ibn Qayyim menafsirkan ini sebagai pemutusan akad secara sukarela, 
bukan talak yang dijatuhkan suami. Karena itu, fasakh, bukan talak. Dia juga 
mengatakan bahwasanya tidak ayat-ayat yang mengatakan ‘iddah wanita yang di-
khulu’, karena tidak disebut, Ibn Qayyim menyimpulkan bahwa ‘iddah 
khulu’bukan tiga quru’ tetapi seperti wanita yang berpisah karena fasakh yaitu 
cukup satu kali haid (al-Bukhori, 2004).                                                

   Dalil yang diambil dari al-Quran hanya merujuk pada ketentuan ayat diatas. 
Sedangkan riwayat hadits yang digunakan Ibn Qayyim cukup banyak, dalil 
normatif hadits yang dipakai Ibn Qayyim digunakan dalam kaitan dalam 
penetapan ‘iddah khulu’, yaitu riwaayat hadist yang menyebutkan ‘iddah khlu’ 
hanya satu kali haid. Adapun hadits-hadits Rasul yang beliau gunakan yaitu: 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  837 

 
a. Hadis riwayat Abu Ali Muhammad bin Yahya Almarwazi yang menjelaskan 

Rasulullah memerintahkan kepada jamilah binti Abdullah bin Ubai (isteri tsabit 
bin Qais bin syammas) untuk menunggu satu kali haid.  

  : قال  عبدان  أخو  عثمان  بن  شاذان  حدثنا   : قال  المروزي  يَيى  بن  محمد  علي  أبو  أخبرنا 
ير قال : حدثنا محمد بن عبد الرحمن قال :  حدثنا علي بن المبارك قال : حدثنا يَيى بن أبي كث

بن قيس بن شماس امرأته جميلة بنت  بت  حدثنا الربيع بنت معوذ بن عفراء قالت : ضرب ثا
عبد الله بن أبي، فجاءت أختها جميلة فشكته إلى رسول الله ) صلى الله عليه وسلم . فجاء  

صلى الله    –صلى الله عليه وسلم ، فأرسل رسول الله    –أخو جميلة فشكا ذلك إلى رسول الله  
هَا فَـقَالَ ثَابِت  : نَـعَمْ . فأََمَرَ رَسُولُ اللَِّ  إلى ثابت فقال له “حد حَقَّكَ وَخَلِ سَبِيلَ  –عليه وسلم 

يلَةَ أَنْ تَـتََبَّص حَيْصَةًٔ وَاحِدَةًٔ ثَُّ تَـرْجِعَ إِلَى أَهْلِهَا..   –صلى الله عليه وسلم  – جمَِ  
 Artinya: “Telah menggambarkan kepada kami Abu Ali Muhammad bin Yahya 
Al Marwazi ia berkata;telah menggambarkan kepadaku Syadzan bin utsman saudara 
Abdan , ia berkata; telah menceritakan kepada kami Ali bin Al Mubarak dari yahya bin 
Abu katsir ia berkata; telah mengabarkan kepadaku Muhammad bin Abdurrahman 
bahwa al-Rubayyi’ binti Muawwiz bin ‘Afra telah mengabarkan kepadanya, bahwa Tsabit 
bin Qais bin Syammas memukul istrinya hingga mematahkan tangannya, yaitu Jamilah 
binti Abdullah bin Ubay. Saudaranya(jamilah) lalu datang mengadukan hal tersebut 
kepada Rasulullah saw, lalu Rasulullah saw mengutus seseorang kepada tsabit dan berkata 
kepadanya: “Ambillah apa yang menjadi haknya atas dirimu dan lepaskan dia! , Tsabit 
lalu berkata, “ya”. Rasulullah saw lantas menyuruh jamilah untuk menunggu (iddah) 
dalam durasi satu kali haid sebelum kembali kepada keluarganya” . (HR. Nasa’i) (al-
Nasai , tt) 
     Ibn Qayyim menggunakan hadits ini menetapkan dua hukum khulu’ 
sekaligus, yaitu tentang dibolehkannya perceraian dengan jalan tebusan, dan 
tentang ‘iddah hanya satu kali haid.  
 
b. Hadits riwayat dari Ubaidullah bin sa’ad bin Ibrahim bin Sa’ad yang 
menerangkan tentang peristiwa Rubayyi binti Muawwiz yang meminta cerai 
suaminya dan ia menanyakan ‘iddah nya kepada Utsman bin Affan. Kemudian 
Utsman bin Affan menetapkannya satu kali haid.  
“Telah menggambarkan kepada kami Ubaidullah bin Sa’ad bin Ibrahim bin Sa’id ia 
berkata; telah menceritakan kepada kami pamanku ia berkata; telah menceritakan 
kepadaku Ubadah bin Al walid bun Ubadah bin Alshamid dari Rubayyi’ binti Muawwiz 
ia berkata, “aku berkata kepadanya, “ceritakanlah hadits yang kamu riwayatkan 
kepadaku”. Rubayyi’ berkata, “aku minta cerai kedapa suamiku, lalu aku mendatangi 
utsman dan aku tanyakan kepadanya: “apakah aku harus menunggu masa ‘iddah? Ia lalu 
menjawab, tidak ada iddah atasmu, kecuali jika engkau baru menikah sekali”. Ubadah 
bin Alsahamid berkata, “aku mengikuti apa yang diputuskan Rasulullah kepada Maryam 
Al Mukholiyyah, dahulu ia berada daklam naungan Tsabit bin Qais bin Syammas, lalu ia 
minta cerai kepadanya”. (HR.Abu Daud) (Daud, tt).  



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  838 

       Hadits ini digunakan dalam kaitan dengan penetapan hukum ‘iddah 
khulu’ selama satu kali haid. 
 
c. Hadits riwayat dari Muhammad bin Abdurrahim Al bazzar yang menceritakan 
ketetapan Rasulullah terhadap isteri Tsabit bin Qais yang meminta cerai yaitu 
dengan menunggu satu kali haid. 

ثَـنَا هِشَامُ بْنُ يُ  ثَـنَا عَلِيُّ بْنُ بََْرِ الْقَطَّانُ حَدَّ ثَـنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحِيمِ الْبـَزَّازُ حَدَّ وسُفَ عَنْ حَدَّ
اسٍ أَنَّ امْرَأَةَ ثَابِتِ بْنِ قَـيْسٍ اخْتـَلَعَتْ مِنْهُ  مَعْمَرٍ عَنْ عَمْرِو بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ عِكْرمَِةَ عَنْ ابْنِ عَبَّ 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  تَـهَا حَيْضَةًٔ  فَجَعَلَ النَّبُِّ صَلَّى اللَّ   عِدَّ
         Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin Abdurrahim Al 
bazzaz, telah menceritakan kepada kami Ali bin Bahr Al Qaththan, telah menceritakan 
kepada kami Hisyam bin yusuf dari Ma’mar dari ‘Amr bin Muslim dari Ikrimah dari ibn 
Abbas bahwa isteri Tsabit bin Qais minta khulu’ darinya. Kemudian nabi menjadikan 
‘iddahnya satu kali haid”. (Abu Daud, tt)). 
        Hadis ini juga digunakan dalam kaitan dengan penetapan ‘iddah wanita 
yang dikhulu’ yaitu satu kali haid. Berdasarkan tiga riwayat hadits tersebut, Ibn 
Qayyim mengambil kesimpulan bahwa ‘iddah wanita yang bercerai melalui jalan 
khulu’ yaitu menunggu selama satu kali haid. Selain satu dalil al-Quran dan tiga 
dalil hadits diatas, Ibn Qayyim juga menggunakan dalil qiyas. 
       Ibn Qayyim menggunakan metode qiyas ini dalam kaitan dengan masa 
iddah khulu’ dianalogikan dengan tiga padanan hukum. Pertama, wanita 
tawanan, atau budak perempuan, atau wanita merdeka. Kedua, wanita yang hijrah 
dari dard al harb. Ketiga wanita yang melakukan zina ketika ingin menikah 
menetapkan kekosongan Rahim bagi ketiga wanita tersebut menurut Ibn Qayyim 
cukup dengan satu kali haid. Demikian juga hanya bagi wanita yang diceraikan 
dengan jalan khulu’, juga cukup dengan satu kali haid saja. 
 

2. Pendapat Ibn Hazm Dan Dalil Yang Digunakan 
           Pendapat Ibn Hazm tentang ‘iddah wanita yang di khulu’ yaitu sama 
dengan iddah talak yaitu tiga kali quru’. Pendapat Ibnu Hazm tentang ‘iddah 
khulu’ dalam Kitab Al-Muhalla bil Ashar:  

  العددُ 
 
ا :ثلاث   فيه وطئها نكاحٍ  في طلاقٍ  من إم 

 
ة ا فأكثر، الدهر   في مر   وفاةٍ، من وإم 

ها لم أو وطئها سواء  
ْ
ا .يطأ   وأم 

ُ
  إذا – الْعتقة

ْ
  نفسَها اختارت

َ
راق ها وف   فإنَّ  – زوج 

  هذه
 
ة   خاص 

َ
سْخ   وجوه   سائر   دون

َ
تُها :الف دَّ   ع 

ُ
ة دَّ قة   ع 

َّ
سواء   الْطل .                                                                

             Artinya: “Iddah ada tiga: ‘Iddah karena talak dalam pernikahan yang mana 
sang isteri telah disetubuhi satu kali atau lebih dalam satu tahun, atau ‘iddah karena 
wafat baik sang isteri telah disetubuhi atau belum. Dan adapun Perempuan yang 
dibebaskan bila dia memilih dirinya untuk berpisah dengan suaminya, maka ini berlaku 
khusus selain bentuk-bentuk fasakh (pembatalan nikah) lainnya, di mana ‘iddah-nya 
adalah iddah perempuan yang ditalak.”( Hazm, 1989). 

    



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  839 

تُُوَ  صْنَ  ٱلْمُطَلَّقََٰ رَبَّ
َ
نَّ  يَت ه  س 

ُ
نف
َ
أ لَ  ب 

َ
ثةََُث رُو  َٰٰ

ُ
ءُ ق  ٰ ُ ٰ  

َ
لُّ  وَلا هُنَّ  يَح 

َ
ن ل

َ
مْنَ  أ

ُ
ت
ْ
قَ  مَا يَك

َ
ل
َ
ُُ خ  ٱللَّّ

ى نَّ  ُٰ ف  ه  رْحَام 
َ
ن  أ نَّ  إ 

ُ
نَّ  ك م 

ْ
هُب   يُؤ رهُ ٱلْيوَْمهُوَ  ٱللَّّ تُهُنَّ  ٰ ُ ٱلْءَاخه

َ
حَقُّ  وَبُعُول

َ
نَّ  أ ه   

رَد  ى ب    ف 
َ
لهكَُذ َٰٰ 

 
ْ
ن رَادُو إ 
َ
اُ أ صْلَ  ٰ  حًاُإ  هُنَّ  ٰ ُ َٰٰ

َ
لُ  وَل

ْ
ث نَّ  ٱلَّذهى م  يْه 

َ
 جَال   ٰ ُ ٱلْمَعْرُوفهُب   عَل

لر  نَّ  وَل  يْه 
َ
 عَل

 
 
ُُوَ  ُٰ  دَرَجَة يم   عَز يز   ٱللَّّ حَك    

 Artinya:”Wanita-wanita yang ditalak hendaklah menahan diri (menunggu) tiga 
kali quru’. Tidak boleh mereka menyembunyikan apa yang diciptakan oleh Allah dan 
rahimnya, jika mereka beriman kepada Allah dan hari akhir. Dan suaminya berhak 
merujuknya dalam masa menanti itu, jika mereka (para suami) menghendaki ishlah. Dan 
para wanita mempunyai hak seimbang dengan kewajibannya menurut cara yang ma’ruf. 
Akan tetapi suami mempunyai satu tingkatan lebih tinggi daripada istrinya. Dan Allah 
maha perkasa lagi maha bijaksana”. (Al-Baqarah 228). 
       Istinbath hukum yang digunakan Ibn Hazm dari ayat ini yaitu Ibn Hazm 
menganggap khulu’ termasuk dalam kategori talaq (talak), bukan fasakh, Dalam 
pandangan Ibn Hazm, khulu’tetap termasuk dalam hukum talak karena 
perpisahan khulu’dilakukan atas izin dan pernyataan dari suami, otomatis batal 
seperti di fasakh karena cacat akad. Maka statusnya menurut beliau adalah (talak 
ba’in), yakni talak yang tidak bisa dirujuk kecuali dengan akad baru dan mahar 
baru. Ibn Hazm menegaskan bahwa firman Allah: َ  ـٰو  بَّص تُٰٱلۡمُطَلَّقَ ر 

 
ت نَٰي  ۡۡ َ نفُسِهِنَّ

 
َـ بِأ

 
ل
 
ثةََٰث  ۡ 

رُوء
ُ
ۡ ٰق  adalah mencakup semua wanita yang diceraikan baik cerai tanpa tebusan 

maupun dengan tebusan khulu’ maka wanita yang ditalak oleh suami maka 
‘iddahnya wajib tiga kali quru’. 
      Dalam nash al-Quran diterangkan secara khusus mengenai penentuan 
jumlah iddah yang harus dijalani oleh wanita setelah jatuhnya talak oleh 
suaminya. Akan tetapi tidak ada nash alquran yang secara khusus membahas 
mengenai  ‘iddah wanita yang mengajukan khulu’  kepada suaminya,sedangkan 
Ibnu Hazm menyamakan khulu’dengan hukum talak, hal ini dapat dimengerti 
dari komentar beliau yang tercantum dalam kitab al-Muhalla bi al-Asar, Ibn hazm 
mengatakan bahwa:   
 “Abu Muhammad berkata: Adapun dalil orang yang berhujjah bahwa 
allah menyebut talak kemudian khulu’kemudian talak maka itu benar yang ada di 
alquran, akan tetapi tidak disebutkan dalam alquran bahwa yang dimaksud itu 
adalah khulu’ bukan talak dan bukan sesungguhnya khulu’ itu talak, maka wajib 
dikembalikan kepada penjelasalan Rasul Saw” (Muhammad, tt).                                                                                                             
        Dalam kitab al-Muhalla bi al-Asar menerangkan mengenai pernyataan Ibn 
Hazm bahwa dalam jalur riwayat al-Bukhori ada keterangan tambahan, yaitu 
beliau menyuruh Tsabit untuk menalak isterinya dengan satu kali talak, 
sedangkan perempuan yang ditalak itu mempunyai kewajiban untuk 
menjalalankan’ iddah. Adapun hadits riwayat al-Bukhori tersebut dinilai shohih 
oleh Ibn Hazm, Ibn Hazm berkata Khabar ini mengandung keterangan yang tidak 
terkandung dari dua khabar yang lain, dan tambahan tersebut tidak boleh 
ditinggalkan.  



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  840 

طريق البخاري: نا أزهارُ بنُ جميلٍ، نا عبدُ الوهابِ بنُ عبدِ المجيدِ الثقفي، نا  لكن روينا من 
عن عكرمة، عن ابن عباس:أنَّ امرأةَ ثابتِ بنِ قيسٍ أتَتِ النبَِّ صلى الله عليه وسلم   –وهو الحذّاء  –خالد  

 في فقالت:يا رسولَ الله، ثابتُ بنُ قيسٍ ما أعتَبُ عليه في خُلُقٍ ولَ دينٍ، ولكنِّّ أكرهُ الكفرَ 
الإسلَم. فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: »أتردِّين عليه حديقته؟«قالت: نعم. فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: 

»اقبلِ الحديقةَ وطلِّقها تطليقة«.فكان هذا الخبُر فيه زيادة  على الخبرين المذكورين، والزيادةُ لَ  
ةَ الطلَق، فهو زائد  ع لى ما في حديث  يجوز تركُها، وإذ هو طلَق  وقد ذكر اللهُ عز وجل عِدَّ

 الرُّبيع، والزيادةُ معتبرة . 
“Akan tetapi, kami meriwayatkan melalui jalur al-Bukhari:otoritas Azhar bin Jamil na 
Abdul Wahab bin Abdul Majid al-Thaqafina Khalid al-Hudhuda – dari Ikrimah dengan 
otoritas Ibnu Abbas bahwa) Seorang wanita dari Tsabit bin Qais datang kepada Nabi 
saw. Dan berkata, “Wahai Rasulullah, Tsabit bin Qais, aku tidak memiliki kesalahan 
padanya dalam hal akhlak dan agama, tetapi aku membenci orang-orang kafir di dalam 
Islam.” Rasulullah saw. Bersabda, “Maukah kamu mengembalikan kebunnya kepadanya?” 
Wanita itu menjawab, “Ya.” Rasulullah saw. “Ya?” Rasulullah berkata: Terimalah kebun 
itu dan ceraikanlah dia). Hadits ini merupakan tambahan dari dua hadits yang telah 
disebutkan sebelumnya (dan tambahannya tidak boleh ditinggalkan), dan karena ini 
adalah talak yang Allah -Taala- sebutkan beberapa macam talak, maka ia merupakan 
tambahan dari apa yang ada pada hadits Ar-Rabi’ah, dan tambahannya tidak boleh 
ditinggalkan. ( Al-Bukhori, 2004) 
        Oleh karena itu khulu’ adalah talak, maka Allah Swt menyebutkan 
‘iddah talak. Yang demikian itu adalah tambahan yang tidak terdapat dalam hadis 
Rubayyi, dan keterangan tambahan tersebut tidak boleh meninggalkan tambahan 
keterangan dari periwayat yang siqqah itu dapat diterima, sedangkan hadits 
tersebut dinilai hasan oleh Tirmidzi. 
      Adapun mengenai Ijma’ tentang sahabat yang berpendapat bahwa iddah 
khulu adalah satu kali haid yaitu pendpat utsman dan Ibn Abbas ditentang oleh 
pendapat Umar dan Ali, yang keduanya mengatakan ‘iddahnya adalah tiga kali 
haid sedangkan Ibn Umar, Malik meriwayatkan dari Nafi’ darinya bahwa ia 
berkata ‘iddahnya istri yang di-khulu’ sama ‘iddahnya dengan isteri yang ditalak. 
Inilah riwayat yang paling shahih menurut Ibn Hazm.  
       Didalam hadis riwayat at-Tarmidzi juga diterangkan bahwasanya hadits 
yang telah diriwayatkan oleh at-Tarmidzi dari jalan Ibn Abbas tersebut diatas 
adalah jika dilihat jalur sanad nya  hadits tersebut merupakan hadis hasan gharib, 
dan ada ahlu al-ilmi dalam menentukan iddah mukhtakli’ah, dan kebanyakan 
pendapat kebanyakan ahlu al-ilmi dari sahabat nabi Saw dan lainnya, berpendapat 
bahwa ‘iddah mukhtali’ah sama dengan ‘iddah mutallaqah, yaitu tiga kali haid, 
pendapat tersebut adalah dari Sufyan as-Sauri, dan ahlu al-kufah dan juga para 
sahabat, adapun pendapat ini adalah kuat, seperti dalam teks dibawah ini: 

ةِ الْمُخْتَلِعَةِ فَـقَالَ أَكْثَـرُ   قاَلَ أبَوُ عِيسَى هَذَا حَدِيث  حَسَن  غَريِب  وَاخْتـَلَفَ أَهْلُ الْعِلْمِ في عِدَّ
ةُ الْمُطلََّ أَهْلِ الْعِ  ةَ الْمُخْتَلِعَةِ عِدَّ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَغَيْرهِِمْ إِنَّ عِدَّ قَةِ لْمِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِِّ صَلَّى اللَّ



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  841 

 ثَلََثُ حِيضٍ وَهُوَ قَـوْلُ سُفْيَانَ الثّـَوْرِيِّ وَأَهْلِ الْكُوفَةِ وَبهِِ يَـقُولُ أَحْمَدُ وَإِسْحَقُ قاَلَ بَـعْضُ أَهْلِ 
ةَ الْمُخْتَلِعَ حَيْضَةًٔ قَ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَغَيْرهِِمْ إِنَّ عِدَّ الَ إِسْحَقُ  الْعِلْمِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِِّ صَلَّى اللَّ

. ي  وَإِنْ ذَهَبَ ذَاهِب  إِلَى هَذَا فَـهُوَ مَذْهَب  قَوِ   
 Artinya: “Abu Isa berkata, “Ini adalah hadis yang bagus dan aneh, para ahli 
ilmu berselisih pendapat tentang iddah wanita yang ditalak, sebagian besar ahli ilmu dari 
kalangan sahabat Nabi -ṣallallāhu ‘alaihi wa sallam- dan selain mereka mengatakan 
bahwa iddah wanita yang mengajukan khulu adalah iddah wanita yang ditalak, yaitu tiga 
kali haid. Ini adalah pendapat Sufyan Ats-Tsauri dan penduduk Kufah, yang juga 
menjadi pendapat Ahmad, Ahmad, dan Ishaq. Sebagian ulama dari kalangan sahabat 
Nabi -ṣallallāhu ‘alaihi wa sallam- dan selain mereka mengatakan bahwa iddah wanita 
yang ditalak adalah satu kali haid. Ishaq mengatakan bahwa kalaupun ada yang 
berpendapat demikian, maka itu adalah pendapat yang kuat.” (Daud, tt). 
        Ibn Hazm dalam kitab Muhalla al-Asar juga menerangkan bahwa beliau 
tidak menggunakan hadis dari jalan Ibnu Abbas dan Tsabit bin Qais. Ibn Hazm 
berpendapat bahwa hukum khulu’dan talak adalah sama, karena dalam al-Quran 
tidak ada dalil yang menerangkan bahwasanya khulu’ adalah talak atau khulu’ 
bukanlah talak, sedangkan dari nas hadis yang diriwayatkan Bukhari tersebut 
diatas dinilai sahih oleh Ibn Hazm, sehingga berdasarkan hadis tersebut di atas 
Ibn Hazm mengartikan kalimat” تطَْلِيقَة   secara dzohir  yang mana artinyaوَطَلَّقْهَا 
adalah menalak istrinya dengan talak.( Hazm, 1994). 
        Demikianlah alasan yang digunakan oleh Ibn Hazm sehingga dapat 
menetapkan bahwa “iddah mukhtali’ah” sama dengan “iddah mutallaqat” yaitu tiga 
quru’ bagi wanita yang masi haid, sesuai dengan ketetapan Allah dalam al-Quran 
surat al-Baqarah ayat 229, hal tersebut disebabkan oleh hukum khulu’ sama 
dengan talak, maka mukhtali’ah masuk kedalam keumuman ayat tersebut diatas.  

 Sebelum memahami konsep khulu’ menurut Ibn Hazm, hal yang terlebih 
dahulu dipahami adalah apakah hukum khulu sama dengan fasakh atau 
disamakan dengan talak? Apabila dipahami secara dzahir nashnya, hadis tersebut 
diatas menerangkan bahwa khulu’ adalah talak, sehingga mukhtali’ah masuk 
kedalam keumuman muthallaqat. Sehingga ‘iddah khulu’ sama dengan ‘iddah 
talak, yaitu tiga kali haid (apabila masih mengalami haid). Adapun nash hadis 
tersebut diatas jika dipahami secara dzahir juga terdapat makna lafaz yang 
terkandung dalam hadis tersebut yaitu penyamaan khulu’ dengan talak. 
         Dalam kitab Al-Muhalla bi al-Atsar maupun kitab fiqh lainnya tidak 
terdapat penjelasan secara signifikan terhadap metode yang digunakan oleh Ibn 
Hazm dalam menentukan masa ‘iddah bagi wanita yang di-khulu’, akan metode 
yang digunakan Ibn Hazm dalam menentukan ‘iddah wanita yang di-khulu’ dapat 
dianalisis dengan beracu kepada manhaj yang digunakan oleh Ibn Hazm dalam 
melakukan istinbat hukum, adapun dalam manhaj Ibn Hazm metode yang 
digunakan adalalah Al-Quran, lalu assunnah hingga apabila hukum tidak 
ditemukan didalam Al-Quran maupun sunnah maka kemudian menggunakan 
ijma’ lalu apabila masih tidak ditemukan kemudian menggunakan metode Addalil.  



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  842 

 Ibn Hazm berpendapat bahwa berhukum berdasarkan nash yang ada di 
Al-Quran dan hadits sahih adalah suatu kewajiban bagi setiap muslim. Lebih 
lanjut Ibn Hazm menyatakan bahwa perubahan hukum dari hukum yang satu 
kepada hukum yang lain di mungkinkan bila ada bukti berupa nas yang 
menyatakan demikian. 

 
Sebab-Sebab Ibn Qayyim Dan Ibn Hazm Berbeda Pendapat Tentang ‘Iddah Wanita 
Yang Di-khulu’ 

1. Perbedaan Dasar Pandangan Hukum Khulu’ 
Ibn Qayyim memandang bahwa khulu’ bukan termasuk talak, tetapi fasakh 

(pembatalan pernikahan) yang terjadi atas permintaan istri dengan tebusan (iwadh). 
Karena ia bukan talak, maka ‘iddah nya tidak sama dengan ‘iddah talak. 

Ibn Hazm justru memahami khulu’ termasuk talak, berdasarkan pemahaman 
lahiriah hadits dan ayat Al-Quran. Karena itu, ia menyamakan hukum khulu’ dengan 
talak, termasuk dalam hal masa ‘iddah nya (az-Zhaily, 2006). 
 

2. Perbedaan Dalam Landasan Dalil Dan Metode Istinbath 
Ibn Qayyim menggunakan dalil Al-Quran surah Al-Baqarah: 229, hadits jamilah 

binti ubay, qiyas (analogi) dan ta’lil (penalaran ‘illat). Metode Istinbath yang digunakan 
Ibn Qayyim yaitu menggunakan ta’lil dan qiyas, menganalogikan dengan wanita budak, 
tawanan, dan pezina cukup satu kali haid saja untuk memastikan Rahim kosong. 

 Ibn Hazm menggunakan dalil Al-Quran surah Al-Baqarah: 228, 229, hadits 
Bukhori dengan lafaz “talliqha” dan ijma’ sebahagian sahabat. Metode Istinbath yang 
digunakan Ibn Hazm yaitu menggunakan manhaj zahiriyyah(tekstual literal): hukum 
hanya diambil dari nash Al-Quran dan hadits secara zahir tanpa qiyas. 

3. Perbedaan Dalam Pandangan Filosofis Tentang Tujuan I’ddah 
Menurut Ibn Qayyim ‘iddah memiliki hikmah utama untuk memastikan  kosong 

nya Rahim (bukan semata masa larangan menikah). Karena itu, satu kali haid sudah 
cukup mengetahui Rahim bebas dari janin, sehingga ‘iddah khulu’ cukup satu kali haid 
saja. 

Menurut Ibn Hazm, ‘iddah adalah ibadah taufiqiyyah, bukan semata soal logika 
medis. Maka, waktu ‘iddah tidak boleh dikurangi dari tiga kali quru’ sebagaimana 
ditetapkan dalam nash Al-Quran bagi wanita yang ditalak.  

 
4. Perbedaan Dalam Menggunakan Qiyas  
Ibn Qayyim memakai qiyas: ia mengqiyaskan ‘iddah wanita yang di-khulu’ dengan 

‘iddah wanita yang dimerdekakan tawanan perang, atau pezina yang ingin menikah cukup 
satu kali haid untuk memastikan Rahim kosong. 

Ibn Hazm menolak qiyas secara total, karena menurut manhaj zahiri, qiyas adalah 
bentuk penalaran manusia yang tidak dijamin kebenarannya secara syar’i. Hukum hanya 
sah jika berdasar pada nash eksplisit. Akibatnya Ibn Qayyim lebih fleksibel dalam analogi 
hukum, sementara Ibn Hazm bersikap kaku dan literal terhadap teks. 
 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  843 

5. Perbedaan Dalam Penilaian Terhadap Ijma’ Sahabat 
Ibn Qayyim mengutip pendapat sahabat seperti Utsman bin Affan, Ibn ‘Abbas, 

dan Ishaq bin Rahawaih, yang mendukung ‘iddah satu kali haid. 
Ibn Hazm justru menilai ijma’ tidak terjadi karena ada sahabat lain seperti Umar 

bin Khattab dan ‘Ali bin Abi Thalib yang berpendapat 3 kali haid. Maka menurutnya 
pendapat tiga kali haid lebih kuat karena lebih sesuai dengan keumuman ayat talak. 

 
Munaqasyah Al-adillah 
 Dalam memahami hukum ‘iddah bagi wanita yang di-khulu’, kedua ulama lama 
besar ini yaitu Ibn Qayyim dan Ibn Hazm memiliki pandangan yang berbeda. Perbedaan 
ini tidak hanya terletak pada hasil pendapatnya, tetapi juga pada cara mereka memahami 
nash dan metode istinbath hukum yang digunakan. Oleh karena itu, perlu dilakukan 
munaqasah al-adillah yaitu pembahasan dan penilaian terhadap kekuatan dalil masing-
masing. 

1. Pendapat Dan Dalil Kedua ulama 
A. Pendapat Ibn Qayyim 

Ibn Qayyim berpendapat bahwa ‘iddah khulu’ adalah satu kali haid. Ia 
menegaskan hal itu dalam kitab Zad al-Ma’ad dan menuklil bahwa ini juga 
pendapat Ibn Taimiyyah, Ishaq bin Rahawih, dan salah satu riwayat dari 
Imam Ahmad. 
Dalil Yang Digunakan Ibn Qayyim 

1. Hadits riwayat al-Nasa’I dan Ab Daud: 
Nabi Muhammad SAW bersabda kepada isteri Tsabit bin Qais yang 

melakukan khulu’ “ ًٔاحْتَدِّي  عَلَيْهِ   حَيْضَة” “Ber’iddahlah engkau dengan satu kali 

haid.” 
2. Analisis makna khulu’ sebagai fasakh (pembatalan akad) yang berbeda dari 

talak, sehingga tidak mengikuti ‘iddah talak tiga kali quru’. 
3. Praktik para sahabat seperti utsman dan ibn umar yang menyatakan bahwa 

khulu’ memiliki ‘iddah tersendiri. 
B. Pendapat Ibn Hazm 

Ibn Hazm berpendapat bahwa ‘iddah khulu’ sama seperti ‘iddah talak, yaitu 
tiga kali quru’. 
Dalil Yang Digunakan Ibn Hazm 

1. Keumuman Qs. Al-Baqarah: 228: 
“ Wanita-wanita yang ditalak hendaklah menunggu (Ber’iddah) tiga kali quru’.” 
Menurutnya, khulu’ adalah bentuk perpisahan dalam perkawinan, sehingga 
termasuk dalam cakupan keumuman ayat ini. 

2. Hadits-hadits umum tentang ‘iddah perceraian, tanpa pengecualian khusus 
bagi khulu’. 

3. Konsistensi hukum bahwa setiap pelepasan hubngan suami isteri melalui 
perpisahan mengikuti ‘iddah talak kecuali ada dalil yang kat yang 
mengecualikan. 
 

2. Istidlal 
Ibn Qayyim 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  844 

Mengambil dalil khusus lalu menjadikannya pengecualian dari keumuman 
ayat. 
Menganggap khulu’ sebagai fasakh, bukan talak, sehingga ‘iddahnya tidak 
mengikuti talak. 
Ibn Hazm 
Menggunakan kaidah ushul: keumuman dalil berlaku hingga ada dalil yang 
sah men-takhsis, hadits sat kali haid dianggap tidak cukup kuat untuk 
mengeluarkan khulu’ dari hukum umum ‘iddah tiga kali quru’. Memahami 
khulu’ sebagai perceraian, bukan fasakh, sehingga mengikuti aturan talak. 
 

3. Naqd ad-Dalil 
Kritik Terhadap Dalil Ibn Qayyim 
Hadits satu kali haid diperselisihkan sebagian ulama mengenai 
keshahihannya, meski banyak yang menilainya hasan. Apakah khulu’ termasuk 
fasakh atau talak masih menjadi khilaf besar, bila mengikuti konsep fasakh, 
tidak semua bentuk fasakh bebas dari ‘iddah misalnya fasakh karena li’an tetap 
ber’iddah. 
Kritik Terhadap Dalil Ibn Hazm 
Keumuman ayat mungkin ditakhsis oleh hadits spesifik yang menjelaskan 
‘iddah khulu’ satu kali haid. Ibn Hazm menolak hadits tersebut karena msalah 
sanad, padahal sejumlah muhadditsin menshahihkannya. Menyamakan khulu’ 
dengan talak mengabaikan aspek pengembalian mahar dan akad yang 
dibatalkan, yang memiliki karakter berbeda. 
 

4. Penyampaian Kedua Dalil  
Dalil Pendapat Satu Kali Haid 
Hadits Nabi kepada isteri Tsabit bin Qais: 
“Ber’iddahlah satu kali haid” 
Dalil Pendapat Tiga Kali Quru 
Keumuman Qs. Al-Baqarah: 228 
Prinsip bahwa perceraian tetap membutuhkan masa penantian. 
 

5. Perbandingan Kedua Dalil 
1. Dari sisi kekuatan dalil hadits: Dalil yang digunakan Ibn Qayyim berasal 

dari hadits shahih yang secara spesifik membahas khulu’. Ini 
menunjukkan fasakh (pembatalan pernikahan) yang jelas, sehingga lebih 
tepat diterapkan khusus untuk kasus khulu’. 

2. Dari sisi keumuman ayat: Ibn Hazm benar bahwa ayat Al-Baqarah 2: 28 
bersifat umum tetapi penerapan ayat umum dapat dibatasi oleh dalil 
khusus datang kemudian. Maka secara ushul fiqh, dalil khusus lebih 
didahulukan daripada dalil umum ( al-khass muqaddam ‘ala al-a’min.) 

3. Dari tujuan hukum: pendapat Ibn Qayyim lebih mempertimbangkan 
maqasid syariah, yaitu menjaga Rahim dan memberi kemudahan bagi 
perempuan. Sementara Ibn Hazm lebih menonjolkan ketaatan pada teks, 
tanpa melihat konteks perbedaan antara khulu’ dan talak. 

4. Dari sisi kesesuaian konteks zaman: Pendapat Ibn Qayyim dinilai lebih 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  845 

relavan diterapkan pada konteks sekarang, karena lebih realistis dan 
meringankan beban perempuan yang meminta khulu’. 
 

6. Taqwiyah Wa I’tirad 
Menjawab Dalil Keumuman ayat (untuk Mendukung Satu Kali Haid) 
Ayat tersebut berbicara talak, bukan khulu’, sehingga tetap mngkin untuk 
mendapat pengecualian berdasarkan hadits tang tegas. Kaidah: “ Dalil khusus 
lebih didahulukan dari dari dalil umum. 
Menjawab Penolakan Hadits Oleh Ibn Hazm 
Banyak ahli hadits yang menilai hadits tersebut shahih atau minimal hasan, 
sehingga layak dijadikan hujjah, dan riwayat sahabat mendukung makna 
hadits. 

 
Pendapat Yang paling Rajih Dari Ibn Qayyim Al-Juziyyah Dan Ibn Hazm Tentang 
‘Iddah Wanita Yang Di-khulu’ 
         Berdasarkan uraian pendapat Ibn Qayyim Al-Jauziyyah dan Ibn Hazm mengenai 
masa ‘iddah wanita yang di-khulu’. Maka setelah dilakukan analisis terhadap dalil, metode 
istinbath, dan kekuatan argument masing-masing, penulis berpendapat bahwa pendapat 
Ibn Qayyim Al-Jauziyyah lebih rajih dibandingkan dengan pendapat Ibn Hazm. Ibn 
Qayyim berpendapat bahwa masa ‘iddah wanita yang di khulu’ adalah satu kali haid, 
sedangkan Ibn Hazm berpendapat tiga kali quru’ sebagaimana ‘iddah talak. Adapun 
alasan pendapat Ibn Qayyim lebih kuat yaitu: Yang pertama, pendapat Ibn Qayyim 
berlandaskan pada nash yang lebih jelas dan khusus, yakni hadits-hadits shahih tentang 
kasus Jamilah binti Ubaid istri Tsabit bin Qais. Dalam Hadits tersebut Rasulullah 
memerintahkan jamilah untuk menunggu satu kali haid setelah khulu’. Hadits ini 
memiliki sanad yang sahih sebagaimana diriwayatkan oleh Ahmad, Abu Dawud, dan an-
Nasai dan tidak ditemukan dalil lain yang secara ekplisit mewajibkan tiga kali haid bagi 
wanita yang di khulu’. Dengan demikian, dalil yang digunakan Ibn Qayyim lebih bersifat 
ta’abbudi dan nash sharih, bukan hasul qiyas semata.  

 Yang kedua, secara kaidah fiqhiyyah dan ‘illat hukum, fungsi ‘iddah adalah 
untuk mengetahui kekosongan Rahim bukan semata mata bentuk ibadah madhah. 
Tujuan ini sudah tercapai dengan satu kali haid, karena darah haid menunjukkan bahwa 
Rahim telah bersih dari benih kehamilan. Maka, memperpanjang masa ‘iddah menjadi 
tiga kali haid tanpa dalil yang qat’i tidak sesuai dengan maqasid assyariah dalam 
kemudahan dan penghilangan dalam kesulitan(raf’ul haraj). 

 Ketiga, khulu’ secara hakikat berbeda dengan talak. Khulu’ adalah bentuk fasakh 
berdasarkan permintaan istri dengan konpensasi (‘iwadh), bukan talak yang berasal dari 
kehendak suami. Karena sifat dan sebab hkum yang berbeda,  maka konsekuensi hukum 
nya pun berbeda, termasuk dalam masa ‘iddah. Ibn Qayyim menegaskann bahwa 
menyamakan khulu’ dengan talak adalah qiyas yang tidak tepat (qiyas ma’al fariq). 
Keempat, pendapat Ibn Qayyim juga diperkuat oleh beberapa sahabat besar seperti 
Utsman bin Affan Ibn ‘Abbas, dan Ishaq bin Rawaih yang menyatakan bahwa ‘iddah 
khulu’ cukup satu kali haid. Ini menunjukkan adanya atsar sahabat yang mendukung 
pendapat tersebut, sehingga memiliki legitimasi yang kuat dari sisi amalan generasasi 
awal. 
        Sedangkan pendapat Ibn Hazm yang menyamakan ‘iddah khulu’ dengan ‘iddah 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  846 

talak, Ibn hazm memang konsisten dengan metode zahiriyyah yang hanya berpegang pada 
makna literal nash, namun dalam hal ini pendekatan tersebut mengabaikan dalil khusus 
dan makna illat hukum dari sayriat ‘iddah. 
         Oleh karena itu, setelah mempertimbangkan kekuatan dalil, kejelasan nash, 
kesesuaian dengan maqasid syariah, dan pendapat sahabat, maka pendapat Ibn Qayyim 
Al-Jauziyyah yang menetapkan bahwa masa ‘iddah wanita yang di khulu’ adalah satu kali 
haid merupakan pendapat yang paling rajih. Pendapat ini lebih sesuai dengan maksud 
syariat, lebih ringan bagi wanita, serta lebih kuat berdasarkan yang sahih dan qath’i. 
 
Relavansi Pendapat Ulama Klasik Tentang Khulu’ Pada Zaman Kontemporer Di 
Indonesia 
 Dalam konteks kehidupan modern, Khulu’ memiliki posisi yang sangat penting 
sebagai salah satu bentuk perlindungan hukum bagi perempuan dalam pernikahan. 
Dibanyak masyarakat muslim, termasuk di Indonesia, kesadaran akan hak-hak perempan 
dalam rumah tangga semakin meningkat. Namun, pada saat yang sama masih banyak 
kasus dimana perempan merasa terjebak dalam hubungan rumah tangga yang tidak 
harmonis, tetapi sulit memperoleh jalan keluar karena system hukum atau tekanan sosial. 
Secara prinsip khulu’ memberikan hak kepada perempuan untuk mengajukan perceraian 
dengan menebus dirinya, biasanya melalui pengembalian mahar atau konpensasi tertentu 
kepada suami. Dalam masyarakat modern, bentuk konpensasi tersebut seringkali tidak 
lagi dipahami secara sempit sebagai mahar semata, tetapi bisa berupa kesepakatan damai 
atau pembagian harta yang disetujui bersama dihadapan pengadilan agama 
(Abdurrahman, 2015).  
 Dari sisi hukum positif, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 
perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia juga mengakui mekanisme 
khulu’. Dalam KHI pasal 148 disebutkan bahwa khulu’ atau cerai tebus terjadi apabila 
istri mengajukan gugatan cerai dengan memberikan tebusan kepada suaminya. Hal ini 
menunjukkan adanya sinkronisasi antara hukum islam klasik dan hukum nasional dalam 
melindungi hak perempuan untuk memperoleh perceraian dengan cara yang syari’at 
(Kemenag, 2013). 
 Dalam perspektif sosial kontemporer, konsep khulu’ juga memiliki nilai psikologis 
dan kemansiaan. Banyak perempan modern yang menuntut kebebasan, kesetaran, dan 
martabat dalam pernikahan, yang sejalan dengan tujuan syariat, yaitu menjaga 
kehormatan dan menghindari kemudhorotan. Oleh karena itu, pemahaman terhadap 
khulu’ di era modern tidak bisa dilepaskan dari konteks sosial dan kebutuhan aktual 
umat, terutama dalam menjawab persoalan rumah tangga (Sari, 2020).  

Dalam pasal 155 Kompilasi Hukum Indonesia waktu ‘iddah untuk perempuan 
yang putus perkawinan baik itu khulu’, dan li’an  dan fasakh berlaku ‘iddah talak. Untuk 
masa ‘iddah yang dijatuhkan suami kepada isteri adalah tiga kali quru’ atau suci. 
 Pendekatan Ibn Qayyim yang menekankan kemudahan dan keadilan dalam 
penetapan masa ‘iddah khulu’ sangat relavan dimasa kini. Dengan menegaskan bahwa 
‘iddah cukup satu kali haid, Ibn Qayyim secara implisit menunjukkan semangat 
pembebasan dari perlindungan terhadap perempuan, agar mereka tidak dipersulit dalam 
memulai kehidupan baru setelah perpisahan. Sebaliknya, pandangan Ibn Hazm yang 
lebih literal memberikan gambaran  penting tentang konsistensi terhadap teks Al-Qur’an 
yang tetap menjadi dasar pijakan hukum (Mehmood, 2019). 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  847 

 Dengan demikian pendapat yang paling rajih sudah penulis kemukakan 
sebelumnya. Pendapat Ibn Qayyim dapat menjadi masukan bagi penyusunan UU 
berikutnya apabila UU yang berlaku di Indonesia tersebut mau ditinjau ulang. Karena 
pada dasar nya ‘iddah adalah untuk memastikan kebersihan rahim, dan kebersihan rahim 
bisa dipastikan dengan satu kali haid saja. 
 
Perbedaan Khulu’ Dan Cerai Gugat 
 Meskipun sama-sama diajukan oleh isteri, khulu’ dan cerai gugat berbeda dalam 
beberapa aspek penting, baik dari segi hukum islam maupun hukum positif. 
Perbedaannya dapat dijelaskan sebagai berikut (Marwah, 2022): 

1. Dari Segi Sifat perceraiaan  
Khulu’ merupakan perceraian yang dilakukan atas dasar kerelaan bersama antara 
suami dan istri dengan adanya tebusan dari isteri. Sedangkan cerai gugat 
merupakan perceraian yang dilakukan melalui putusan pengadilan, karena 
terdapat alasan tertentu yang dibenarkan hukum. 

2. Dari Segi Proses Pelaksanaan  
Dalam khulu’, istri mengajukan permintaan langsung kepada suami untuk 
berpisah dengan memberikan tebusan (biasanya berupa pengembalian mahar). 
Bila suami setuju, Maka jatuhlah talak khulu’. 
Sedangkan dalam cerai gugat, isteri mengajukan gugatan secara resmi 
kepengadilan, dan keputusan cerai hanya berlaku setelah diputuskan oleh hakim. 

3. Dari Segi Dasar Hukum  
Khulu’ didasarkan pada sumber hukum islam, yaitu Al-Qur’an surat Al-Baqarah 
ayat 229 dan hadits nabi SAW tentang istri Tsabit bin Qais yang meminta cerai 
dengan mengembalikan mahar. Para ulama ushul fiqh sepakat bahwa khulu’ 
merupakan bentuk talak yang sah jika dilakukan dengan tebusan. 
Cerai gugat berlandaskan hukum positif Indonesia, yaitu Undang-Undang Nomor 
1 Tahun 1974 tentang perkawinan, peraturan pemerintah no 9 tahn 1975, dan 
kompilasi hukum islam (KHI) pasal 132-148. 

4. Dari Segi konpensasi (‘Iwad) 
Khulu’ menuntut adanya konpensasi yang diberikan isteri kepada suami sebagai 
tebusan untuk membebaskan dirinya. Bentuk konpensasi biasanya berupa 
pengembalian mahar atau harta lain yang disepakati. Sedangkan cerai gugat tidak 
mewajibkan adanya konpensasi, justru, jika perceraian disebabkan oleh kesalahan 
suami, maka isteri dapat menuntut hak-hak seperti nafkah ‘iddah, mut’ah, dan 
pembagian harta bersama. 

5. Dari Segi Tujuan Dan Pertimbangan  
Tujuan utama khulu’ adalah mengakhiri pernikahan secara alasan 
ketidakharmonisan, bukan krena pelanggaran hak. Adapun cerai gugat bertujuan 
menegakkan keadilan dan melindungi hak-hak istri dari ketidakadilan atau 
penelantaran oleh suami kepada istri. 

6. Dari Segi Akibat Hukum  
Akibat Hukum Khulu’ adalah terjadinya talak ba’in sughra, yang berarti hubungan 
suami isteri terputus secara total dan tidak dapat rujuk selama masa ‘iddah, 
kecuali dengan akad nikah baru. 
Sedangkan pada cerai gugat, perceraian yang diputuskan oleh pengadilan juga 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  848 

mengakibatkan putusnya hubungan perkawinan secara sah menurut hukum 
negara, dan kedua belah pihak tidak dapat rujuk kecuali dengan pernikahan baru 
yang sah.  

 
KESIMPULAN  

Penelitian yang berjudul Masa ‘Iddah Wanita Yang  Di-Khulu’ Perspektif Ibn Qayyim 
Dan Ibn Hazm di latar belakangi oleh adanya perbedaan pendapat dikalangan ulama mengenai 
lamanya masa ‘iddah bagi wanita yang di-khulu’. Perbedaan pandangan ini menimbulkan 
ketertarikan untuk dikaji secara mendalam, karena menyangkut aspek penting dalam fiqh 
munakahat, khusus nya pada masalah perceraian dengan cara khulu’, yaitu perceraian atas 
permintaan istri dengan memberikan tebusan (iwadh) kepada suaminya. 

Ibn Qayyim Al-Jauziyyah berpendapat bahwa masa ‘iddah  wanita yang di khulu’ cukup 
satu kali haid. Pendapat ini berdasarkan pada beberapa hadits yang shahih, Ibn Qayyim 
memandang bahwa khulu’ tidak sama dengan talak. Oleh karena itu, masa ‘iddah nya tidak 
perlu disamakan dengan ‘iddah talak. 

Ibn Hazm berpendapat bahwa masa ‘iddah wanita yang di-khulu’sama seperti masa ‘iddah 
wanita yang ditalak, yaitu tiga kali quru. Ibn Hazm mendasarkan pendapatnya pada 
pemahaman tekstual terhadap ayat-ayat Al-Quran, terutama pada surah Al-Baqarah ayat 228 
yang menyebutkan bahwa wanita wanita yang ditalak hendaklah menunggu tuga kali 
quru’.Menurut Ibn Hazm tidak ada dalil yang secara jelas membedakan antara khulu’ dan talak 
dalam hal masa tunggu, sehingga hukum keduanya dianggap sama. 

Menurut analisis penulis pendapat yang paling rajih adalah pendapat Ibn Qayyim Al-
Jauziyyah yang mengatakan bahwa ‘iddah wanita yang di khulu’ satu kali haid. Alasannya yaitu 
pendapat Ibn Qayyim berlandaskan nash yang lebih jelas dan khusus, secara kaidah fiqhiyyah 
dan ‘illat hukum, fungsi ‘iddah adalah untuk mengetahui kekosongan Rahim, bukan semata-
mata bentuk ibadah mahdah. Secara hakikat khulu’ berbeda dengan talak, dan juga perndapat 
Ibn Qayyim diperkuat oleh beberapa sahabat besar, seperti Utsman bin Affan, Ibn ‘Abbas, dan 
Ishaq bin Rawaih yang menyatakan bahwa ‘iddah khulu’ cukup satu kali haid. 
 
DAFTAR PUSTAKA  
al-Nasai, A. R. (2006). Sunan al-Nasai (Vol. 3). Beirut: Dar al-Fikr. 
Abu Daud. (2006). Sunan Abi Dawud (Vol. 2). Beirut: Dar al-Fikr. 
Departemen Agama RI. (2006). Al-Qur’an dan Terjemahan. Surabaya: Halim. 
Ibn Hazm, A. (1064). Al-Muhalla bi al-Atsar. Dar al-Afaq al-Jadidah: Dar Ibn Hazm. 
Ibn Qayyim al-Jauziyyah. (2016). Zadul Ma’ad. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar – Darul Haq. 
Ibn Qayyim al-Jauziyyah. (n.d.). I’lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-‘Alamin. (n.p.). 
al-Bukhari, M. I. (n.d.). Sahih al-Bukhari (Vol. 16, Hadith No. 4867). Mauqi’ al-Islam. 
Wahyudi, M. I. (2009). ‘Iddah Klasik dan Kontemporer. Yogyakarta: PT LKIS Printing 

Cemerlang. 
al-Bukhari, M. I. (2004). Sahih al-Bukhari. Kairo: Dar al-Hadith. 
an-Nasai, A. ibn Shu’ayb. (1996). Sunan al-Nasa’i. Beirut: Dar al-Ma’rifah. 
at-Tirmidzi, M. ‘I. (1996). Sunan at-Tirmizi. Riyadh: Maktabah al-Ma’rifah. 
az-Zhayli, W. (2006). Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr. 
Khallaf, A. al-W. (1990). Ilm Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar al-Qalam. 
Hasan, A. (2010). Pokok-pokok Hukum Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 



Period of  ‘Iddah Of Woman In Khulu’ Perspective  
Roihanatunnida Nasution & Irwan 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.481  

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  849 

Asy-Syarbini, M. (1995). Mughni al-Muhtaj. Beirut: Dar al-Fikr. 
Abdurrahman, M. (2015). Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Kencana. 
Ash-Shabuni, M. A. (2001). Rawa’i al-Bayan: Tafsir Ayat al-Ahkam min al-Qur’an. Beirut: 

Dar al-Fikr. 
Mehmood, M. I. (2019). Khulu’ (Redemption) in Islamic law and its practice in the 

contemporary world. SSRN Electronic Journal. 
https://doi.org/10.2139/ssrn.3432167 

Marwah, S. (2022). Efektivitas Penerapan Khulu’ dan Akibat Hukumnya Terhadap Hak-hak 
Isteri (Studi Kasus di Pengadilan Agama Makassar) (Skripsi). Universitas Islam Negeri 
Alauddin Makassar. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2013). Kompilasi Hukum Islam dan Undang-
Undang Perkawinan. Jakarta: Dirjen Bimas Islam. 

Sari, N. (2020). Khulu’ sebagai hak istri dalam konteks modern: Perspektif gender dan 
hukum Islam kontemporer. Jurnal Musawah, 12(1), 55–70. 

Mustafa, A. (2020). The concept and types of divorce in Islamic law. Journal of Islamic 
Legal Studies, 4(2), 23–38. 

 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
   
 
 
 


