
                          
Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah 
https://journal.staisar.ac.id/index.php/mediasas 
Vol. 8, No. 4, 2025, pp.942-960 
P-ISSN (Print) 2655-1497│E-ISSN (Online) 2808-2303 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291  
 
 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  942 

Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah Approach 
to Building Flexibility in the Application of Islamic Jurisprudence 

Taarrudh al-Adillah Suatu Pendekatan Multidimensi Maqashid Syariyah Membangun 
Fleksibelitas Penerapan Hukum Islam 

 

Rusli Abdul Roni1*, Hasbi Umar 2 Mukhtar3 Robi’atul Adawiyah4 Pauzi Muhammad5 

1UNITEN Putrajaya Malaysia 
2-3-4-5 UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, Indonesia 

 

*Corresponding Author: rusli@uniten.edu.my  

 
║ Received : 15-04-2025    ║ Accepted: 15-04-2025    ║Published: 15-04-2025    

 
Abstract  

This study discusses ta'arudh al-adillah as a multidimensional maqashid syari'ah 
approach that fosters flexibility and adaptability in the application of Islamic 
Jurisprudence. The paper has four objectives: to explain the concept of ta'arudh al-
adillah within Islamic jurisprudence, to identify the primary causes of ta'arudh al-
adillah, to explore methods of resolving ta'arudh al-adillah from the perspective of 
usul al-fiqh, and to analyze its relevance in contemporary contexts and its 
implementation based on the maqashid syari'ah approach to build flexibility and 
adaptability in the application of Islamic law that embodies rahmah (mercy). The 
study finds that resolving ta'arudh al-adillah is not limited to canceling, selecting, or 
harmonizing seemingly contradictory evidences but rather determining what is most 
beneficial (aslah) for current realities. By understanding and applying the principles 
of ta'arudh al-adillah, Islamic law can adapt to the demands of the modern era 
without compromising the essence of the syari'ah. This approach encourages 
innovative ijtihad, providing comprehensive legal solutions grounded in the 
maqashid al-syari'ah as the spirit of a compassionate and wise shari'ah. 

[Kajian ini membincangkan tentang ta’arud aladillah yang dinilai sebagai sebuah pendekatan 
multidimensi maqashid syariah membangun fleksibelitas dan adaptifitas dalam penerapan hukum 
islam. Ada empat tujuan dan objektif tulisan ini yaitu menjelaskan pengertian ta’arrud adillah 
dalam hukum Islam, dan mengidentifikasi penyebab utama bagaimana terjadinya ta'arrudh al-
adillah serta metode penyelesaian Taarudh al-adillah dalam perspektif ushul fiqh dan relevansinya 
dalam konteks kontemporer serta implementasinya yang mengacu kepada pendekatan maqashid 
syariah dalam membangun fleksibelitas dan adaptibelitas penerapan hukum islam yang Rahmah. 
Kajian ini mendapati bahwa penyelesaian taarudh aladillah tidak hanya tertumpu kepada 
persoalan membatalkan, meninggalkan atau memilih atau mengharmonikan dalil-dalil yang 
dilihat kontradik, tetapi mana yang paling aslah terhadap realitas kekinian. Bahkan dengan 
memahami dan menerapkan prinsip-prinsip ta'arrudh al-adillah, hukum Islam mampu 
beradaptasi dengan tuntutan zaman tanpa mengabaikan esensi syariah, mendorong ruang ijtihad 
yang inovatif, dan menyediakan solusi hukum yang komprehensif berlandaskan maqashid al-
syari’ah sebagai ruh Syariat yang ramah penuh hikmah 
 

Keywords: Taarrudh al-Adillah; Maqashid Syariah; flexibility and adaptability 

mailto:rusli@uniten.edu.my


Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  943 

Hukum Islam. 
 

How to  Cite: Abdul Roni, R., Umar, H. ., Mukhtar, M. ., Adawiyah, R. ., & Muhammad, P. . (2025). 
Ta’arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari’ah Approach to Building Flexibility in the 
Application of Islamic Jurisprudence. Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah Dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 
8(4), 942–964. https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i4.291  

 
 

Copyright © 2025 by Author(s) 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.  

 

 
PENDAHULUAN 

Istilah Ta'arrudh al-Adillah, atau konflik atau kontradik antar-dalil, adalah salah satu 

topik pembahasan ulama yang penting dalam ushul fiqh. Hal ini penting bagi menjaga 

keutuhan dan fleksibilitas hukum Islam. Para fuqaha dalam memahami hukum syariat 

tentunya telah menggunakan dalil syariat atau adillah alsyar’iyah atau adillah alahkma yang 

utuh. Sama ada dalil itu bersifat qath’iy iaitu alquran dan hadist mutawatir atau zhanni 

seperti hadis ahad (al-Zayyan, 1990). Sebagai sumber hukum alquran dan al-sunnah memliki 

berbagai cara dalam menjelaskan pesan hukumnya. Dan kadang-kadang dalam satu-satu 

situasi tertentu terlihat ada kontradiktif dan pertentangan antara satu dengan yang lain 

(Ta’arrudh).  

Namun perlu difahami pertentangan dalil al-quran (jika benarlah istilah ini) 

bermaksud hanyalah secara zahiriyah semata-mata, berasaskan analisa dan kefahaman para 

fuqaha. Sebab pada hakikatnya kontradiksi ini tidak akan terjadi. Karena Allah swt 

menurunkan wahyu tersebut pasti mempunyai sebab, tujuan dan maksud tertentu yang 

sangat sistematik dan syumul dan tidak mungkin berlaku pertentangan(al-Hafnawiy, 1987). 

Sebagaimana pesan al-Quran itu sendiri (QS.al-Nisa’:82) 

Melihat situasi itu, dalam penerapan hukum syariah, telah mendorong para ulama 

untuk membicarakan topik ini secara mendalam sejak dahulu sehingga kini dan mencari 

metode terbaik dalam menyelesaikan persoalan konflik ini, baik melalui harmonisasi, 

pemilihan dalil yang lebih kuat (tarjih), maupun melalui pembatalan (nasakh) salah satu dalil 

jika diperlukan, atau pengharmonian (taufiq) antara dalil-dalil yang dilihat seperti kontradik 

secara zahirnya (al-Barzanji,1996, al-Jazzar,2004, Athiyyah,2024,al-Hafnawiy,1987). Al-

Syatibi dalam Al-Muwafaqat menjelaskan bahwa konflik antar-dalil sebenarnya jarang terjadi 

secara fundamental, karena dalil-dalil syariah pada hakikatnya berasal dari sumber yang 

sama dan memiliki tujuan yang sejalan kehendak syari’ dan keperluan syarak dan umat 

manusia, yaitu menjaga kemaslahatan umat (al-Syatibiy,1997) 

Sebagai ruh al-syariah perspektif maqashid al-syariah memberikan landasan penting 

dalam memahami dan menyelesaikan konflik antar-dalil. Maqashid al-syariah mengacu pada 

tujuan-tujuan utama hukum Islam, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan dan maruah, 

dan harta benda. Dalam pandangan para ulama seperti Al-Ghazali dalam Al-Mustasfa, 

maqashid menjadi kerangka acuan dalam menyusun hukum yang sejalan dengan 

kemaslahatan, termasuk dalam menentukan prioritas di antara dalil yang tampak 

bertentangan (al-Ghazali,2012) Melalui metode dan pendekatan ini para ulama dan 

intelektual muslim diberikan ruang yang memungkinkan mereka untuk mengambil 

keputusan yang lebih ramah dan relevan dengan kebutuhan kekinian. Sesuai kondisi 

masyarakat modern hari ini.  Terutama ketika menghadapi isu-isu yang kompleks dan 

multidimensional. 

Sebagai contoh penomena di Indonesia ini umpamanya, dapat dilihat pendekatan 

maqashid sangat berperan dalam ranah fatwa dan keputusan hukum kontemporer. Dewan 

https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i4.291


Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  944 

Syariah Nasional (DSN) MUI, misalnya, sangat rapat dengan prinsip maqashid dalam 

mengembangkan produk-produk keuangan syariah seperti asuransi dan reksa dana dan lain-

lain. Dalam situasi di mana dalil mengenai transaksi keuangan tampak bertentangan antara 

larangan riba dan kebutuhan untuk menjaga stabilitas ekonomi, prinsip maqashid 

memberikan landasan untuk mengharmonisasikan dalil demi mencapai tujuan yang lebih 

besar yaitu perlindungan terhadap harta dan kesejahteraan masyarakat (DSN,MUI 2020). 

Justeru kewujudan dalil-dalil yang berbeda dalam sesuatu masalah dan persoalan 

merupakan Rahmat Allah kepada intelektual dan umat ini dalam melihat persoalan tersebut 

dalam berbagai dimensi tanpa melanggar ketentuan Allah swt. Dan pendekatan konsep 

maqashid juga berperanan membantu memperluas ruang ijtihad dalam hukum Islam, 

terutama dalam masalah-masalah kontemporer yang belum ada presedennya di masa lalu. 

Misalnya Yusuf al-Qaradawi dalam Fiqh al-Jihad ada menyatakan bahwa solusi untuk 

ta'arrudh bukan hanya tentang memilih satu dalil di atas yang lain, tetapi juga 

mempertimbangkan dampak sosial yang lebih luas. Maka Beliau menekankan bahwa dalam 

era modern, prinsip-prinsip maqashid perlu diutamakan untuk mengatasi konflik dalil, 

terutama dalam masalah yang terkait dengan politik, hak asasi manusia, keadilan sosial, dan 

perlindungan lingkungan alam sekitar dan ekologi (al-Qardhawi. 2019) Perspektif ini 

menunjukkan bahwa maqashid berfungsi sebagai panduan dalam menemukan solusi hukum 

yang tidak hanya sahih, tetapi juga sesuai dengan nilai-nilai universal dan kebutuhan 

masyarakat dan kekinian, tanpa meninggalkan prinsif asas hukum dan syariah. 

Bahkan solusi ta'arrudh dalam perspektif maqashid juga relevan dalam hukum 

keluarga, di mana kebutuhan individu dan keluarga sering kali memerlukan interpretasi yang 

lebih fleksibel. Misalnya, konflik dalam hak wali atau hak waris dapat diselesaikan dengan 

maqashid yang mengutamakan keadilan dan perlindungan terhadap anak yatim. Dalam 

kasus hak waris bagi cucu yang orang tuanya telah meninggal, beberapa fuqaha 

menggunakan maqashid untuk memberikan hak waris kepada cucu demi kesejahteraan dan 

keadilan sosial, meskipun hukum asal tidak memberikan bagian secara langsung kepada 

mereka (al-Zuhaily, 2009) 

Secara keseluruhan, pendekatan maqashid dalam menyelesaikan ta'arrudh al-adillah 

tidak hanya memelihara esensi hukum Islam, tetapi juga memperkuat fleksibilitas dan 

adaptipitasnya. Ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki kapasitas untuk 

berkembang tanpa meninggalkan prinsip-prinsip syariah yang mendasar. Dengan 

menggunakan maqashid sebagai dasar penyelesaian konflik, hukum Islam mampu 

menghadapi persoalan-persoalan kontemporer dan menjaga relevansinya di tengah-tengah 

masyarakat modern.  

 
METODE 

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian hukum Islam normatif-doktrinal, 
karena objek utama kajian ini berupa norma, konsep, dan konstruksi pemikiran para ulama 
ushul fiqh terkait konflik antar-dalil dan mekanisme penyelesaiannya. Penelitian ini tidak 
berorientasi pada perilaku hukum masyarakat, melainkan pada penalaran hukum (legal 
reasoning) yang berkembang dalam literatur klasik dan kontemporer. Dengan demikian, 
penelitian ini menempatkan hukum Islam sebagai sistem norma yang dikaji melalui teks, 
teori, dan metodologi ijtihad. 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan ushul fiqh dan maqāṣid al-syarī‘ah. 
Pendekatan ushul fiqh digunakan untuk menelaah konsep ta‘arrudh al-adillah, termasuk 

klasifikasi dalil, tingkat kekuatan dalil (qaṭ‘ī dan ẓannī), serta metode penyelesaian konflik 

dalil seperti al-jam‘ wa al-taufīq, tarjīḥ, dan naskh. Sementara itu, pendekatan maqāṣid al-



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  945 

syarī‘ah digunakan untuk menganalisis relevansi tujuan-tujuan syariat dalam merespons 
konflik dalil, khususnya dalam konteks persoalan hukum kontemporer. Pendekatan ini 
memungkinkan penilaian hukum tidak hanya berdasarkan keabsahan tekstual, tetapi juga 
berdasarkan orientasi kemaslahatan dan dampak sosialnya. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library research). 
Data primer dalam penelitian ini meliputi karya-karya klasik dan kontemporer di bidang 

ushul fiqh dan maqāṣid al-syarī‘ah, seperti al-Muwāfaqāt karya al-Syāṭibī, al-Mustaṣfā karya al-

Ghazālī, serta tulisan-tulisan modern Yusuf al-Qaraḍāwī dan Wahbah al-Zuḥaylī. Data 
sekunder diperoleh dari jurnal ilmiah bereputasi, fatwa lembaga resmi seperti DSN-MUI, 

serta literatur pendukung yang relevan dengan isu konflik dalil dan penerapan maqāṣid 
dalam hukum Islam kontemporer. 

Analisis data dilakukan dengan analisis kualitatif-deskriptif dan analisis normatif-
argumentatif. Data yang terkumpul dianalisis dengan cara mengidentifikasi pola konflik 
dalil yang dibahas oleh para ulama, kemudian menelaah metode penyelesaiannya dalam 

kerangka maqāṣid al-syarī‘ah. Selanjutnya, dilakukan penalaran kritis untuk menghubungkan 
konsep-konsep tersebut dengan konteks kekinian, khususnya dalam bidang keuangan 
syariah dan hukum keluarga. Analisis ini tidak berhenti pada deskripsi pemikiran ulama, 

tetapi diarahkan untuk membangun argumentasi akademik mengenai signifikansi maqāṣid 
sebagai instrumen utama dalam menjaga relevansi dan fleksibilitas hukum Islam. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Ta’arud Al-‘Adillah 

Dalam studi ushul fiqh, Ta'arrudh al-'Adillah secara etimologi berasal dari bahasa 

Arab; kata "ta'arrudh" berasal dari kata dasar ‘aradha yang mengandung arti taqabul dan 

tamanu’ dan bermakna "berlawanan" atau "berkonflik yang sulit dipertemukan".(ibn 

Manzur, 1994, Faizruz Abadiy, 2005) Ta’arudh oleh ulama usul juga diartikan sebagai dalil 

yang masing-masing menghendaki hukum diwaktu yang sama terhadap satu kejadian yang 

menyalahi hukum yang dikehendaki oleh dalil yang lain. sementara "al-'adillah" adalah 

bentuk jamak dari dalil, yang berarti "bukti" atau "argumen.(ibnu Manzur,1994) " Secara 

harfiah, Ta'arrudh al-'Adillah mengacu pada terjadinya perbedaan atau benturan antara dalil-

dalil hukum yang bisa menghasilkan penetapan hukum yang saling bertentangan. 

Pemahaman ini banyak diuraikan dalam kitab-kitab klasik ushul fiqh, termasuk Ar-Risalah 

karya Imam Syafi'i dan Al-Mustasfa oleh Al-Ghazali. Dalam Ar-Risalah, Imam Syafi'i 

menyebutkan bahwa perbedaan interpretasi dalam memahami dalil sering kali menciptakan 

persepsi konflik, terutama ketika dua dalil tampaknya menunjukkan arahan hukum yang 

berbeda untuk kondisi yang sama (Al-Syafii, 1987). 

Secara terminologi, Ta'arrudh al-'Adillah dalam ilmu ushul fiqh mengacu pada situasi 

di mana dua dalil hukum yang sama-sama sahih (baik dari Al-Quran, Hadis, atau ijma’) 

memberikan hasil yang bertentangan dalam penerapannya. Al-Amidi dalam Al-Ihkam fi 

Ushul al-Ahkam menguraikan bahwa Ta'arrudh al-'Adillah terjadi ketika dua dalil yang relevan 

menunjukkan penetapan hukum yang tidak sejalan dan sulit untuk diterapkan secara 

bersamaan. Hal ini disebabkan oleh perbedaan interpretasi yang mungkin timbul akibat 

penggunaan bahasa yang ambigu atau perbedaan konteks pewahyuan kedua dalil tersebut 

(al-Amidi,2003). 

Lebih lanjut, dalam Al-Muwafaqat karya Imam Al-Syatibi, dijelaskan bahwa konflik 

antar-dalil ini bisa bersifat nyata atau semu, tergantung pada cara dalil tersebut dianalisis 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  946 

dan dikontekstualisasikan. Menurut Al-Syatibi, konflik nyata (ta'arrudh haqiqi) sangat jarang 

terjadi dalam hukum Islam karena dalil-dalil yang datang dari sumber yang sama pada 

dasarnya sejalan satu sama lain. Namun, yang sering ditemui adalah konflik semu (ta'arrudh 

zahiri), yaitu perbedaan yang muncul akibat pemahaman bahasa atau metodologi ijtihad 

yang berbeda di kalangan fuqaha (al-Syathibiy, 1997). 

Dalam menghadapi Ta'arrudh al-'Adillah, fuqaha mengembangkan metode dan prinsip 

untuk mengatasi perbedaan interpretasi ini agar hukum yang ditetapkan tetap relevan dan 

sesuai dengan prinsip syariah. Beberapa metode penting seperti al-jam'u wa al-taufiq 

(menggabungkan dan menyelaraskan dalil) dan tarjih (memilih dalil yang lebih kuat) menjadi 

landasan utama dalam menyelesaikan konflik dalil ini. Al-Ghazali dalam Al-Mustasfa 

menekankan pentingnya memahami kondisi pewahyuan setiap dalil serta 

mempertimbangkan asbab al-nuzul atau sebab-sebab turun ayat, agar dalil yang tampaknya 

bertentangan bisa dipahami secara lebih utuh dan selaras (al-Ghazaliy, 2012). 

Dengan demikian, konsep Ta'arrudh al-'Adillah adalah salah satu tema penting dalam 

ushul fiqh yang menunjukkan kedalaman metodologi hukum Islam dalam mengatasi 

perbedaan dalil. Pemahaman ini tidak hanya menggambarkan fleksibilitas syariah tetapi juga 

memperkuat keabsahan hukum Islam dengan mengakui kompleksitas dan keterbukaan 

dalam interpretasi hukum, sebagaimana dijelaskan dalam Al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam dan 

Al-Mustasfa. Aplikasi dari prinsip ini memperkuat ketahanan hukum Islam untuk tetap 

responsif dan adaptif terhadap permasalahan baru yang mungkin timbul sepanjang waktu. 

Istilah-Istilah Lain Terkait Ta’arrudh al-Adillah 

Terdapat beberapa istilah usul fiqh yang senada dan mungkin boleh dikatakan 

sinonim dengan ta’arrudh yang digunakan oleh para ulama dalam menggambarkan 

pertentang dalil-dalil syariat ini. Antara lain adalah:  

a) Al-Tanaqudh (التناقض) 

Secara bahasa, tanaqudh berarti kontradiksi atau pertentangan. Dalam konteks ushul fiqh, al-

tanaqudh sering digunakan untuk menggambarkan situasi di mana dua dalil tampak saling 

bertentangan sehingga tidak dapat diterapkan secara bersamaan tanpa adanya penyelesaian 

atau pemilihan salah satu dalil. Imam Al-Amidi dalam Al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam 

menjelaskan bahwa tanaqudh merujuk pada kontradiksi langsung antara dalil-dalil yang 

berasal dari sumber sahih, dan memerlukan metode harmonisasi atau tarjih untuk 

menyelesaikannya (al-Amidiy, 2003) 

b) Al-Ikhtilaf (الاختلاف) 

Ikhtilaf secara bahasa berarti perbedaan atau ketidaksepakatan. Istilah ini dalam ushul fiqh 

merujuk pada adanya perbedaan pendapat atau interpretasi antara fuqaha mengenai sebuah 

dalil atau kasus hukum. Al-Ghazali dalam Al-Mustasfa menjelaskan bahwa ikhtilaf tidak 

selalu berarti kontradiksi langsung, tetapi menunjukkan adanya variasi pandangan yang bisa 

timbul dari perbedaan metode ijtihad atau tafsiran terhadap dalil yang sama.(al-Ghazaliy, 

2012) Dalam konteks ta'arrudh al-adillah, ikhtilaf bisa terjadi ketika dalil memberikan 

pemahaman yang berbeda tetapi masih dalam batasan yang dapat diharmonisasikan 

c) Al-Mu'aradhah (المعارضة) 

Secara bahasa, mu'aradhah berarti oposisi atau penentangan. Dalam istilah ushul fiqh, al-

mu'aradhah sering dipakai untuk menggambarkan situasi di mana dua dalil berada dalam 

posisi yang bertentangan. Wahbah al-Zuhayli dalam Usul al-Fiqh al-Islami mengemukakan 

bahwa mu'aradhah merupakan bentuk perbedaan yang muncul dalam dalil, yang 

membutuhkan metode interpretasi seperti tarjih atau nasakh untuk menyelesaikannya.(al-

Zuhaily, 2009) 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  947 

d) Al-Tadhad (التضاد) 

Tadhad secara bahasa berarti dualitas atau pertentangan yang saling menegasikan. Dalam 

terminologi ushul fiqh, istilah ini dipakai untuk menggambarkan kondisi di mana dua dalil 

tidak mungkin dipertemukan atau diselaraskan karena satu dalil mengharuskan suatu 

tindakan, sementara dalil lain melarangnya dalam konteks yang sama. Menurut Abd al-

Wahhab Khallaf dalam Ushul al-Fiqh, tadhad adalah bentuk pertentangan yang 

membutuhkan metode pemilihan atau tarjih untuk menentukan dalil yang lebih kuat dan 

relevan.(Khallaf,2002)  

e) Al-Tazahum ( التزاحم) 

Tazahum secara bahasa berarti persaingan atau situasi ketika dua elemen berupaya 

mendominasi pada waktu yang sama. Dalam konteks ushul fiqh, tazahum biasanya 

digunakan untuk menggambarkan situasi di mana dua dalil yang tampak bertentangan 

sebenarnya dapat diterapkan bersama dalam kondisi tertentu, dengan memperhitungkan 

prioritas maslahat atau maqashid al-syariah. Imam Al-Syatibi dalam Al-Muwafaqat 

membahas bahwa tazahum sering kali diselesaikan dengan metode maqashid untuk memilih 

dalil yang paling bermanfaat dalam konteks tertentu.(al-Syatibiy, 1997)  

Wuqu’ Ta’arrudh: Benarkah Berlaku? 

Persoalan dan pertanyaan tentang kemungkinan terjadinya Ta'arrudh al-'Adillah 

(konflik antar-dalil) dalam hukum Islam adalah salah satu diskusi penting dalam ilmu ushul 

fiqh, yang menarik perhatian para fuqaha (ahli hukum Islam) klasik dan kontemporer. Isu 

ini mempertanyakan apakah mungkin dua atau lebih dalil syariah yang autentik dapat saling 

bertentangan antara satu sama lain dalam menentukan hukum?  

Jika kita ditelusuri secara mendalam, maka akan ditemui secara umum, para ulama 

berpendapat bahwa kontradiksi yang sejati jarang terjadi bahkan bisa jadi tidak mungkin 

terjadi antara dalil-dalil utama Al-Quran dan Hadis yang sahih. Karena kedua sumber 

tersebut adalah wahyu ilahi yang harmonis. Namun, apa yang sering dianggap sebagai 

kontradiksi atau konflik sebenarnya lebih terkait dengan perbedaan interpretasi, konteks 

historis, atau bahasa yang digunakan dalam dalil tersebut. Berikut secara ringkas beberapa 

pandangan berkaitan persaoalan adakah ta’ardh adillah ini benar-benar terjadi atau 

sebalaiknya:  

a. Pandangan Ulama Klasik tentang Ta'arrudh al-'Adillah 

Al-‘alamah Imam Syafi'i dalam Ar-Risalah menyebutkan bahwa meskipun dalil al-

quran dan hadis berasal dari satu sumber yang sama, perbedaan dalam interpretasi fuqaha 

terhadap dalil-dalil ini dapat memunculkan kesan konflik atau ketidaksesuaian. Imam Syafi’i 

mengilustrasikan hal ini dengan mengacu pada variasi interpretasi dalam ayat-ayat yang 

berbicara tentang hukum waris dan hukum qisas (balasan)(al-Syafi’iy, 1987). Dalam 

pandangan Syafi'i, ketidaksepakatan antar-ulama dalam memahami dalil tidak berarti dalil 

tersebut benar-benar bertentangan, melainkan, perbedaan interpretasi muncul akibat 

metodologi yang diterapkan oleh setiap mazhab dalam mengkontekstualisasikan dalil 

tersebut. 

Al-Ghazali dalam Al-Mustasfa menambahkan bahwa perbedaan interpretasi sering kali 

disebabkan oleh perbedaan metode pendekatan seperti nasakh (pembatalan hukum 

terdahulu oleh hukum yang lebih baru) dan tarjih (memilih dalil yang lebih kuat). Dalam 

contoh yang disebutkan oleh Al-Ghazali, beberapa fuqaha berpendapat bahwa hukum 

shalat dalam keadaan safar (perjalanan) mengalami nasakh oleh dalil yang lebih kuat, 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  948 

sementara yang lain memilih tarjih dengan memperkuat dalil yang menyebutkan 

kemudahan dalam safar (al-Ghazaliy, 2012). 

b. Pandangan Al-Syatibi: Konflik Nyata vs. Konflik Semu 

Imam Al-Syatibi dalam Al-Muwafaqat mengembangkan pandangan bahwa konflik 

antara dalil-dalil sering kali hanya semu (zhahir) dan bukan nyata (haqiqi). Menurut Al-

Syatibi, konflik yang tampak tersebut bisa diatasi dengan memahami konteks pewahyuan 

dalil, asbab al-nuzul (sebab-sebab turunnya ayat), dan peran dalil dalam sistem hukum yang 

lebih luas. Al-Syatibi memberikan contoh dalam kasus larangan memakan daging tertentu 

dalam Al-Quran. Beberapa ayat tampak bertentangan dengan ayat lain yang mengizinkan 

jenis daging tertentu, namun dengan memahami konteks pewahyuan dan maksud dari 

larangan tersebut, konflik tersebut dapat diatasi (al-Syathibiy,1997). 

c. Contoh Kasus Konflik Dalil dalam Hadis dan Al-Quran 

Salah satu contoh klasik dari Ta'arrudh al-'Adillah adalah kasus dalil tentang hukum 

memakan daging dhab (sejenis reptil padang pasir). Dalam beberapa hadis, Nabi 

Muhammad SAW tampaknya tidak menyukai atau enggan memakan dhab, sementara ada 

hadis lain yang menyebutkan bahwa beliau tidak melarangnya secara eksplisit. Perbedaan ini 

diinterpretasikan oleh sebagian fuqaha sebagai konflik dalam dalil, sementara yang lain 

memahami perbedaan tersebut berdasarkan preferensi pribadi Nabi SAW dan bukan dalam 

konteks hukum larangan umum.  

Kasus lain yang relevan adalah hukum shalat malam. Dalam beberapa hadis, Nabi 

SAW menganjurkan shalat malam sebagai ibadah yang sangat disukai, tetapi dalam hadis 

lainnya, beliau menyebutkan bahwa ibadah tersebut adalah sunnah dan bukan kewajiban. 

Perbedaan penekanan ini dipahami oleh fuqaha sebagai jenis konflik yang diatasi dengan 

prinsip tarjih, memilih dalil yang lebih kuat dalam konteks rekomendasi dan anjuran (ibn 

Qudamah,2004). 

d. Pandangan Kontemporer: Penyelesaian Konflik Dalil dengan Metode Ushul Fiqh 

Para ulama kontemporer seperti Wahbah al-Zuhayli dalam Usul al-Fiqh al-Islami juga 

menyoroti bahwa konflik antar-dalil lebih mungkin terjadi dalam isu-isu furu’iyah (cabang) 

dibandingkan dengan usul (pokok) hukum. Al-Zuhayli menjelaskan bahwa metode al-jam'u 

wa al-taufiq atau harmonisasi antar-dalil sering kali diterapkan untuk mengatasi konflik 

dalam hukum cabang, seperti hukum pernikahan dan muamalah. Beliau menyebutkan kasus 

dalam fiqh pernikahan di mana ada dalil yang mengizinkan menikahi wanita dari agama 

tertentu, namun ada juga dalil yang melarang. Melalui harmonisasi, fuqaha menyimpulkan 

bahwa hukum ini diperbolehkan dalam batas tertentu dan bukan merupakan larangan 

mutlak.(Al-Zuhaily, 2009) 

e. Tinjauan dari Jurnal dan Kajian Terkini 

Kajian yang lebih baru juga mengakui bahwa konflik dalam dalil adalah hal yang nyata 

namun dapat diatasi dengan metodologi ushul fiqh yang ketat. Sebagai contoh, penelitian 

oleh Vina Sa'adatul Athiyyah dalam jurnal Al Irsyad (2024) menunjukkan bahwa metode al-

jam'u wa al-taufiq dan nasakh adalah dua metode yang paling umum diterapkan untuk 

menyelesaikan konflik antara dalil yang bertentangan. Athiyyah menyoroti bahwa dalam 

beberapa kasus, seperti hukum potong tangan bagi pencuri, fuqaha menggunakan metode 

nasakh untuk menetapkan bahwa hukum ini diterapkan hanya dalam kondisi tertentu. Hal 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  949 

ini menunjukkan bahwa konflik antara dalil dapat diselesaikan melalui pemahaman 

kontekstual dan pemilihan metode interpretasi yang tepat (atthiyah, 2024). 

Jadi kesimpulannya dari berbagai pandangan di atas, tampak bahwa Ta'arrudh al-

'Adillah tidak selalu berarti konflik yang nyata dan absolut, tetapi sering kali disebabkan oleh 

perbedaan metodologi dalam interpretasi. Baik fuqaha klasik maupun kontemporer 

berpendapat bahwa kebanyakan konflik antara dalil-dalil adalah semu dan dapat diatasi 

dengan prinsip-prinsip ushul fiqh seperti harmonisasi dan tarjih. Konflik antar-dalil ini 

menjadi salah satu bukti kekayaan intelektual dalam hukum Islam dan memperlihatkan 

keluwesan syariah dalam menjawab berbagai kondisi dan perkembangan zaman. 

Kategori dan Jenis Ta’arrud 

Para ulama ushul fiqh telah mengkaji fenomena ini dan mengklasifikasikan jenis-jenis 

ta'arrudh berdasarkan bentuk dan intensitas konflik, sumber konflik, serta cara 

penyelesaiannya. Berikut ini adalah pembahasan mengenai kategori dan jenis-jenis Ta'arrudh 

al-'Adillah seperti yang diuraikan dalam kitab-kitab utama ushul fiqh. 

1. Klasifikasi Umum Ta'arrudh al-'Adillah Berdasarkan Sifat Konflik 

Para ulama ushul fiqh mengkategorikan Ta'arrudh al-'Adillah menjadi dua jenis utama 

berdasarkan sifat dari konflik yang terjadi, yaitu ta'arrudh haqiqi (konflik nyata) dan ta'arrudh 

zahiri (konflik semu). Konflik nyata terjadi ketika dua atau lebih dalil menunjukkan 

kontradiksi langsung yang tidak dapat dipertemukan atau diselaraskan melalui metode-

metode interpretasi biasa. Misalnya, konflik antara dua ayat atau hadis yang memberikan 

arahan hukum yang saling bertentangan dan tidak ada cara lain selain memilih salah satu 

dari keduanya. 

Sebaliknya, ta'arrudh zahiri terjadi ketika konflik hanya tampak pada permukaan, tetapi 

dengan penjelasan kontekstual atau interpretasi yang tepat, konflik tersebut dapat 

diselesaikan. Imam Al-Syatibi dalam Al-Muwafaqat menyatakan bahwa kebanyakan konflik 

dalam dalil adalah bersifat zahiri semata-mata dan hanya tampak sebagai kontradiksi pada 

tingkat interpretasi awal (al-Syatibiy, 1997) Al-Syatibi juga menyarankan bahwa penyelesaian 

konflik zahiri dapat dicapai melalui analisis bahasa, konteks, situasi, dan makna yang 

mendalam terhadap dalil yang bersangkutan. 

2. Jenis-Jenis Ta'arrudh Berdasarkan Sumber Dalil 

Berdasarkan sumber dalil yang mengalami konflik, Ta'arrudh al-'Adillah dibagi menjadi dua 

kategori utama, yaitu ta'arrudh bayn al-nushus (konflik antar teks) dan ta'arrudh bayn al-qiyas 

(konflik antar analogi). Konflik antar teks terjadi ketika dua teks (baik dari Al-Quran, Hadis, 

atau keduanya) memberikan petunjuk hukum yang berbeda. Misalnya, hadis tentang 

perintah menjaga wudhu untuk setiap kali shalat tampaknya bertentangan dengan hadis lain 

yang membolehkan wudhu sekali saja untuk beberapa kali shalat, selama tidak batal. 

Konflik antara qiyas terjadi ketika dua analogi menghasilkan kesimpulan hukum yang 

berbeda meskipun berasal dari dasar hukum yang sama. Contoh klasik adalah perbedaan 

pandangan fuqaha tentang hukum pembayaran fidyah bagi orang tua yang tidak mampu 

berpuasa. Beberapa fuqaha mengqiyaskan pada hukum sakit yang tidak bisa disembuhkan, 

sementara yang lain menggunakan qiyas lain, sehingga menghasilkan kesimpulan berbeda 

(ibn Qudamah, 2004). 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  950 

3. Klasifikasi Ta'arrudh Berdasarkan Tingkatan dan Dampak Hukum 

Selanjutnya para ulama juga coba mengklasifikasikan Ta'arrudh al-'Adillah berdasarkan 

tingkatan dampak hukum yang ditimbulkan, yaitu konflik pada hukum pokok (asl al-hukm) 

dan konflik pada rincian atau penjabaran hukum (furu' al-hukm). Konflik pada hukum 

pokok lebih serius karena menyangkut prinsip dasar hukum, seperti perbedaan dalam 

penetapan halal dan haram atau sah dan tidak sah. Imam Syafi'i dalam Ar-Risalah 

menekankan pentingnya menyelesaikan konflik semacam ini karena berkaitan dengan asas 

hukum syariah yang mempengaruhi amalan pokok. (al-Syafi’i,1987). 

Sementara itu, konflik pada rincian hukum lebih sering terjadi dalam furu’iyah (cabang 

hukum) seperti tata cara ibadah, transaksi muamalah, atau prosedur hukum tertentu. 

Wahbah al-Zuhayli dalam Usul al-Fiqh al-Islami menunjukkan bahwa fuqaha cenderung lebih 

fleksibel dalam menangani konflik furu'iyah ini dan sering kali menggunakan metode 

harmonisasi seperti al-jam'u wa al-taufiq untuk menyelesaikannya. (al-Zuhali, 2009). 

4. Jenis-Jenis Ta'arrudh Berdasarkan Metode Penyelesaian 

Secara umum berdasarkan metode yang digunakan untuk menyelesaikan konflik, Ta'arrudh 

al-'Adillah secara umum bisa dilihat dalam beberapa jenis metode dan pendekatan berikut 

(al-Zuhali, 2009), iaitu:(a). Nasakh Mansukh. Nasakh, atau pembatalan, adalah metode di 

mana dalil yang lebih baru digunakan untuk membatalkan dalil yang lebih lama jika ada 

bukti bahwa dalil yang lebih baru dimaksudkan untuk menggantikan dalil sebelumnya. 

(b).Tarjih Baina al-Adillah yaitu menguatkan salah satu dalil dari dua dalil yang terlihat 

bertentangan, berdasarkan beberapa qorinah yang mendukung ketetapan tersebut. Apabila 

dua dalil yang bertentangan sulit dilacak sejarahnya oleh seorang mujtahid, maka mujtahid 

tersebut harus me-rajih-kan salah satu dalil ketika memungkinkan. (c).Al-Jam’ wa al-tauwfiq 

yakni mengkompromikan dalil-dalil yang bertentangan setelah mengumpulkan muatan yang 

terkandung didalam setiap dalil-dalil tersebut. (d).Tasaqut al-Dalilain: Tasaquth secara bahasa 

berarti melemparkan,(Ibn Manzur, 1994) dan secara istilah berarti melemparkan atau 

menjatuhkan kedua dalil yang kontradiksi. Maksudnya, apabila terdapat dua dalil yang 

kontradiksi, lalu tidak dapat dikompromikan, tidak dapat dinasakh, dan tidak mungkin di-

tarjih, maka kedua dalil tersebut dijatuhkan pengamalannya. Kedua dalil tersebut tidak 

diamalkan. 

Mengapa Berlaku Ta’arrudh dan Kesannya 

Perdebatan ini telah dibahas secara mendalam dalam kitab-kitab klasik dan juga dalam 

penelitian kontemporer, di mana para ulama memberikan beberapa alasan mengapa 

ta'arrudh bisa terjadi. Sebagian besar ulama sepakat bahwa konflik ini biasanya disebabkan 

oleh perbedaan metodologi interpretasi, konteks pewahyuan, dan perbedaan bahasa. Untuk 

memahami mengapa Ta'arrudh al-'Adillah bisa terjadi, berikut ini adalah beberapa alasan 

utama yang dijelaskan dalam literatur ushul fiqh dengan contoh-contoh konkret yang 

menunjukkan kompleksitas konflik antar-dalil dalam syariah. 

1. Perbedaan Konteks Pewahyuan (Asbab al-Nuzul dan Asbab al-Wurud) 

Salah satu faktor utama terjadinya ta'arrudh adalah perbedaan konteks pewahyuan ayat Al-

Quran (asbab al-nuzul) atau latar belakang hadis (asbab al-wurud). Banyak dalil yang 

diturunkan atau diucapkan Nabi Muhammad SAW dalam situasi dan kondisi tertentu, 

sehingga konteks ini memengaruhi maksud dari dalil tersebut.  



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  951 

Al-Syatibi dalam Al-Muwafaqat menjelaskan bahwa pemahaman terhadap konteks 

pewahyuan sangat penting dalam menafsirkan dalil. Misalnya, Al-Quran mengandung 

larangan terhadap tindakan riba dalam beberapa ayat, tetapi juga mengizinkan beberapa 

transaksi tertentu. Konflik ini diselesaikan dengan memahami bahwa larangan riba merujuk 

pada bunga yang bersifat eksploitatif, sementara ayat lain mengizinkan keuntungan dalam 

jual-beli yang tidak mengandung unsur penindasan (al-Syatibiy, 1997).  

Contoh lain dapat ditemukan dalam perintah Nabi untuk menghadap Baitul Maqdis sebagai 

kiblat pada awal Islam, yang kemudian digantikan dengan perintah menghadap Ka'bah di 

Mekkah. Kedua dalil ini tampak bertentangan jika tidak dipahami konteks pewahyuannya; 

perintah pertama diterapkan sebelum perintah kedua, yang berfungsi sebagai nasikh 

(pembatal). Dengan memahami konteks pewahyuan, ulama mampu menyelesaikan konflik 

ini tanpa menimbulkan kontradiksi nyata (ibn Kathir,2000).  

2. Perbedaan dalam Pemahaman Bahasa (Linguistik dan Semantik) 

Bahasa Arab, sebagai bahasa dari Al-Quran dan Hadis, memiliki keunikan linguistik dan 

semantik yang bisa menyebabkan perbedaan interpretasi. Misalnya, kata-kata yang bersifat 

umum ('am) dan khusus (khas) dapat menimbulkan perbedaan pandangan tentang apakah 

suatu ayat atau hadis memiliki maksud universal atau khusus.  

Imam Syafi'i dalam Ar-Risalah membahas banyak contoh di mana perbedaan linguistik 

menjadi faktor utama dalam perbedaan interpretasi di antara fuqaha. Salah satu contoh 

adalah perbedaan interpretasi terhadap ayat tentang potong tangan bagi pencuri, di mana 

fuqaha berbeda pendapat tentang batas nilai barang curian yang menyebabkan hukuman ini 

berlaku.(al-Syafi’iy, 1987). 

Selain itu, perbedaan linguistik juga dapat terlihat dalam hadis yang memerintahkan umat 

Islam untuk “mencuci” tangan dalam wudhu. Kata “mencuci” di sini dapat 

diinterpretasikan berbeda oleh fuqaha, beberapa di antaranya menganggap mencuci harus 

sampai siku sementara yang lain berpendapat cukup sampai pergelangan. Dengan kata lain, 

perbedaan dalam pemahaman bahasa dapat menimbulkan ta'arrudh yang sebenarnya hanya 

disebabkan oleh perbedaan penggunaan kata dalam konteks yang berbeda.(al-Ghazaliy, 

2012).  

3. Perbedaan dalam Metode Ijtihad (Pendekatan Ushul Fiqh) 

Dalam Islam, para ulama menggunakan berbagai metode ijtihad untuk memahami dan 

menafsirkan dalil, seperti qiyas (analogi), istihsan (preferensi hukum), dan maslahah mursalah 

(kemaslahatan umum). Perbedaan pendekatan ini sering kali memengaruhi hasil ijtihad yang 

dicapai. Misalnya, Hanafiyah cenderung menggunakan istihsan dalam menyelesaikan konflik 

dalil, sementara Syafi'iyah lebih memilih qiyas. Dalam konteks hukum waris, para ulama 

memiliki pandangan berbeda tentang hak waris bagi cucu jika anak yang bersangkutan telah 

meninggal. Beberapa ulama menggunakan qiyas untuk memberikan bagian kepada cucu, 

sedangkan yang lain lebih mengedepankan maslahah mursalah untuk menyatakan bahwa 

cucu berhak atas warisan untuk memenuhi aspek keadilan sosial (al-Zuhaily,2009). 

Wahbah al-Zuhayli dalam Usul al-Fiqh al-Islami menjelaskan bahwa metode ijtihad yang 

berbeda ini sering kali menyebabkan hasil hukum yang tampak bertentangan, namun 

sebenarnya memiliki dasar yang sama. Contoh lainnya adalah perbedaan pandangan tentang 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  952 

keabsahan akad nikah tanpa wali, di mana fuqaha Malikiyah membolehkan dalam kondisi 

tertentu, sementara fuqaha lain seperti Syafi'iyah mengharuskan wali dalam semua kondisi. 

Konflik ini muncul karena Malikiyah mengutamakan maslahah dalam kasus-kasus tertentu, 

sementara Syafi'iyah mengikuti prinsip yang lebih ketat dalam menjaga hak wali.(al-Zuhaliy, 

2009)  

4. Pemahaman Metode Nasikh-Mansukh (Pembatalan Hukum Sebelumnya) 

Nasikh (pembatal) dan mansukh (yang dibatalkan) adalah prinsip dalam ushul fiqh yang 

berfungsi untuk menyelesaikan konflik antar-dalil yang terjadi karena adanya perubahan 

perintah dari waktu ke waktu. Al-Ghazali dalam Al-Mustasfa menjelaskan bahwa nasikh 

digunakan ketika dalil yang lebih baru diturunkan untuk membatalkan dalil sebelumnya 

yang tidak lagi relevan. Misalnya, ayat tentang larangan mengonsumsi khamr (sesuatu yang 

memabukan) secara bertahap mengalami perubahan, dari sekadar larangan mengonsumsi 

dalam kondisi mabuk hingga larangan total. Dengan memahami nasikh dan mansukh, 

ulama dapat mengatasi konflik ini dengan jelas tanpa menimbulkan kesan kontradiksi atau 

pertentangan antara dalil.(al-Ghazaliy, 2012). Sebab setiap situasi dan keadaan ada dalil dan 

hukumnya tersendiri. 

Contoh lain dari nasikh adalah hukum terkait pencatatan hutang yang pada awalnya 

dianjurkan namun kemudian menjadi lebih longgar setelah umat Islam menjadi lebih paham 

akan pentingnya menjaga amanah dan kejujuran dalam transaksi. Dalam hal ini, nasikh 

menjadi solusi efektif untuk mengatasi perbedaan pandangan tentang kewajiban pencatatan 

dalam transaksi keuangan berdasarkan kondisi sosial-ekonomi masyarakat masa kini. 

Kesan Ta’arudh dalam Penetapan dan Pelaksanaan Hukum  

Seperti yang telah dijelaskan diatas bagaimana ta’arrudh al-adillah ini terjadi dan berlaku. 

Maka persoalan Ta'arrudh al-'Adillah, atau konflik antar-dalil dalam hukum syariah, 

memberikan dampak yang signifikan pada penerapan hukum Islam, terutama dalam 

konteks penerapan modern yang kompleks seperti di Indonesia. Dalam kasus-kasus yang 

memerlukan penetapan hukum, Ta'arrudh al-'Adillah mengakibatkan munculnya berbagai 

pendekatan untuk menyelaraskan dalil yang tampak bertentangan sehingga keputusan yang 

diambil dapat memenuhi asas keadilan, maslahat, dan relevansi syariah dalam masyarakat 

modern. Berikut ini adalah penjelasan mengenai dampak dari Ta'arrudh al-'Adillah dalam 

penerapan hukum syariah serta contohnya dalam aspek kehidupan modern. 

1. Dampak pada Penetapan Hukum Keluarga 

Dalam hukum keluarga, Ta'arrudh al-'Adillah sering kali muncul dalam kasus perkawinan, 

hak wali, dan warisan. Di Indonesia, konflik dalil antara mazhab-mazhab fiqh yang berbeda 

memberikan fleksibilitas namun juga menimbulkan perbedaan pandangan di kalangan 

fuqaha. Misalnya, dalam kasus perkawinan, ada perbedaan pandangan mengenai keabsahan 

nikah tanpa wali. Sebagian ulama Malikiyah berpendapat bahwa wali tidak selalu diwajibkan 

dalam kondisi tertentu, sementara Syafi'iyah menegaskan kewajiban wali dalam setiap 

kondisi. Di Indonesia, mayoritas masyarakat mengikuti mazhab Syafi’i yang mewajibkan 

adanya wali dalam perkawinan, tetapi untuk beberapa kasus khusus, pandangan Malikiyah 

dapat diterapkan dengan syarat dan batasan tertentu, terutama melalui fatwa Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) atau keputusan pengadilan agama. 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  953 

2. Kesan pada Hukum Muamalat dan Ekonomi Syariah 

Konflik antar-dalil juga berdampak pada hukum ekonomi syariah di Indonesia, terutama 

dalam penentuan keabsahan transaksi keuangan tertentu. Salah satu contoh yang relevan 

adalah perbedaan pandangan tentang riba dan keabsahan produk perbankan syariah, seperti 

murabahah dan mudharabah. Menurut sebagian fuqaha, beberapa praktik dalam perbankan 

syariah mungkin mendekati riba jika tidak dilaksanakan dengan ketat, sedangkan fuqaha 

lainnya berpendapat bahwa selama transaksi tersebut memenuhi prinsip syariah dan 

kemaslahatan, transaksi tersebut tetap sah. Di Indonesia, Dewan Syariah Nasional (DSN) 

MUI mengeluarkan fatwa-fatwa yang mengakomodasi pandangan fiqh dari berbagai 

mazhab untuk menciptakan produk keuangan syariah yang relevan, meskipun dalam 

praktiknya, beberapa pihak tetap merasa ada ketidaksesuaian dengan hukum dasar syariah. 

3. Konflik Dalil dalam Hukum Pidana Islam dan Pengaruhnya di Indonesia 

Dalam bidang hukum pidana, Ta'arrudh al-'Adillah dapat terlihat dalam penentuan hukuman 

untuk kejahatan tertentu seperti zina, pencurian, dan qisas (balasan). Di Aceh, Indonesia, 

yang menerapkan syariat Islam secara lebih ketat, ada implementasi hukum cambuk untuk 

pelanggaran seperti zina dan perjudian.(Mutiara Fahmi dkk,2022, Nasrull dkk 2024) 

Namun, konflik antar-dalil dapat muncul terkait metode dan penerapan hukuman ini, 

terutama jika dibandingkan dengan prinsip hukum pidana nasional. Misalnya, sebahagian 

dalil menyebutkan hukuman qisas untuk pencurian, tetapi dalil lain menyatakan bahwa 

hukuman potong tangan hanya berlaku untuk pencurian yang memenuhi syarat tertentu. 

Para ulama dan pengadilan syariah di Aceh menggunakan pendekatan harmonisasi untuk 

menetapkan bahwa hukuman cambuk sesuai dengan budaya hukum setempat, meskipun 

ada ketidaksepakatan dengan hukum pidana nasional. 

4. Implikasi pada Hukum dan Tata Cara Beribadah 

Di bidang ibadah, Ta'arrudh al-'Adillah memiliki dampak pada perbedaan tata cara beribadah 

yang diterapkan di Indonesia. Misalnya, perbedaan pandangan tentang jumlah rakaat dalam 

shalat tarawih mencerminkan variasi interpretasi dalil. Di Indonesia, sebagian besar masjid 

mengikuti tradisi 8 rakaat, sementara sebagian lainnya melaksanakan 20 rakaat. Konflik ini 

tidak memiliki dampak hukum besar, tetapi menunjukkan bagaimana Ta'arrudh al-'Adillah 

memberikan variasi praktik ibadah yang diakui oleh syariah. 

5. Dampak pada Penetapan Fatwa dan Peran Dewan Syariah di Indonesia 

Di Indonesia, Dewan Syariah Nasional (DSN) MUI memiliki peran penting dalam 

menyusun fatwa untuk menyelesaikan masalah-masalah modern yang berkaitan dengan 

syariah. Dalam kasus perbedaan dalil, DSN sering mengadopsi pendekatan yang fleksibel 

untuk mengakomodasi kebutuhan masyarakat modern. Misalnya, dalam fatwa terkait 

asuransi syariah dan produk investasi modern, DSN menggunakan prinsip al-jam'u wa al-

taufiq untuk menghindari konflik antara berbagai pandangan fiqh dan memberikan solusi 

yang dapat diterima oleh semua pihak. 

Aplikasi Penyelesaian Ta’arrudh al-‘adillah dan pendekatan Maqashid Syariah 

Fenomena variasisasi pandangan dan pendekatan yang menimbulkan ada dalil-dalil hukum 

yang kelihatan saling bertolak belakang memerlukan solusi kebijaksanaan khusus.  Hal ini 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  954 

perlu demi untuk menjaga kesinambungan dan keutuhan kesucian hukum syariah. Oleh itu, 

para ulama klasik dan kontemporer telah mengembangkan metode untuk menyelesaikan 

konflik ini sehingga dalil-dalil yang tampak bertentangan dapat dipertemukan atau 

diprioritaskan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Di antara metode yang paling dikenal 

adalah al-jam'u wa al-taufiq (harmonisasi), tarjih (pemilihan dalil yang lebih kuat), dan nasakh 

(pembatalan). Berikut ini adalah penjelasan tentang metode-metode tersebut beserta 

pandangan ulama klasik dan cendekiawan Muslim kontemporer yang diformulasi dengan 

pendekatan maqashid Syar’iyah sebagai ruh islam.  

a. Nasakh (Pembatalan Dalil yang Lebih Awal) 

Nasakh menurut bahasa berarti membatalkan sesuatu, memindahkan dan merubah. Secara 
istilah berarti perintah yang menunjukkan kepada pengangkatan hukum tetap perintah yang 

terdahulu dengan dasar penetapan sejarah (al-Raziy, t.th). Dalam Al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, 
Al-Amidi menjelaskan bahwa nasakh digunakan hanya jika ada bukti kuat tentang waktu 
pewahyuan dalil yang lebih baru dan jika kedua dalil benar-benar tidak dapat diselaraskan. 
Misalnya, kasus larangan khamr (benda yang memabukan) dalam Al-Quran berawal dari 
larangan secara bertahap, mulai dari menghindari shalat dalam keadaan mabuk hingga 
larangan total. Ini adalah contoh klasik dari nasikh-mansukh di mana dalil yang lebih baru 
menghapus ketentuan sebelumnya (al-Amidiy, 2003).  

Para cendekiawan kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi mendukung penerapan prinsip 

nasakh dengan tetap memperhatikan konteks modern. Misalnya, dalam hal kewajiban 

berjihad, beberapa dalil yang lebih bersifat agresif dinasakh oleh dalil yang lebih 

menekankan perdamaian dan perlindungan terhadap masyarakat yang tidak terlibat dalam 

konflik. Menurut Al-Qaradawi, pendekatan ini memungkinkan hukum Islam beradaptasi 

dengan nilai-nilai perdamaian dan hak asasi manusia dalam era modern (al-Qardhawi, 

2019). 

 Nasakh merupakan suatu masalah yang berkaitan dengan sejarah, oleh karena itu fuqaha 
harus mengetahui beberapa hukum yang berkaitan dengan sejarah. Nasakh berkaitan 
dengan masa kenabian dan waktu turunnya wahyu, karena itu nasakh tidak dapat terjadi 
kecuali pada wahyu ilahi. Dari metode ini, seorang mujtahid harus melacak sejarah dari 
kedua nash, dan ketika sudah diketahui mana yang lebih dahulu datang dan mana yang 
datang kemudian, maka nash yang datang kemudian hukumnya menasakh yang terdahulu. 
Contohnya yang terjadi dalam dua ayat ‘iddah dalam QS. Al-Baqarah (2): 234 dengan QS. 
Al-Thalaq (65): 4.  
Sahabat Ibnu Mas’ud, kaitannya dengan permasalan dua ayat ‘iddah tersebut menjelaskan 
bahwa ayat kedua (QS. Al-Thalaq (65): 4) yang datang kemudian me-nasakh hukum yang 
terkandung dalam ayat pertama (QS. Al-Baqarah (2): 234). Jadi pendapat ini dapat 
dirumuskan seperti berikut: bahwa :  
“QS. Al-Baqarah (2) ayat 234 mencakup perempuan yang ditinggal mati oleh suaminya dalam keadaan 
hamil maupun tidak, sedangkan QS. Ath-Thalaq (65) ayat 4 hanya mengenai perempuan yang ditinggal 
mati oleh suaminya dalam keadaan hamil. Menurut Ibnu Mas’ud, QS. Al-Baqarah (2) ayat 234 turun 
lebih dahulu dan QS. Ath-Thalaq (65) ayat 4 turun kemudian. Oleh karena itu, Ibnu mas’ud 
berpendapat bahwa ayat terdahulu mansukh oleh ayat yang turun kemudian, yang lebih tepat adalah QS. 
Ath-Thalaq (65) ayat 4 membatasi (takhsis) keumuman makna QS. Al-Baqarah (2) ayat 
234”.(Supriadi, 2007) 

Jadi Metode nasakh (pembatalan hukum sebelumnya) digunakan ketika terdapat dalil yang 

lebih baru yang menggantikan hukum sebelumnya. Imam Al-Ghazali dalam Al-Mustasfa 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  955 

menyatakan bahwa nasakh harus didasarkan pada dalil yang jelas bahwa dalil yang lebih baru 

memang dimaksudkan untuk menggantikan dalil yang lama. Misalnya, ayat yang 

mengharuskan pelaksanaan puasa digantikan dengan fidyah bagi orang yang tidak mampu 

dalam kondisi tertentu (al-Ghazali, 2012). 

b. Tarjih (Pemilihan Dalil yang Lebih Kuat) 

Jika harmonisasi tidak dapat dilakukan, maka langkah berikutnya yang digunakan adalah 

metode tarjih yaitu memilih dalil yang dianggap lebih kuat atau lebih relevan dalam konteks 

tertentu. Pen-tarjih-an bisa menggunakan beberapa metode tarjih. Antaranya adalah 

menguatkan nash yang muhkam dari pada nash yang mufassar, menguatkan dalil yang 

mengandung hukum haram dari dalil yang mengandung hukum boleh, dan dari segi ‘adalah, 

dhabit, faqih dan sebagainya seorang perawi hadits. 

Jadi Metode tarjih (memilih dalil yang lebih kuat) digunakan ketika ada  dalil-dalil yang 

sama-sama sahih tetapi memiliki bobot kekuatan yang berbeda. Misalnya, dalam kasus hadis 

tentang pemotongan tangan bagi pencuri, fuqaha melakukan tarjih berdasarkan ketentuan 

keadaan, konteks sosial, dan urgensi hukum. 

Dalam Al-Mustasfa, Al-Ghazali menguraikan bahwa tarjih dilakukan dengan 

mempertimbangkan beberapa faktor, seperti keotentikan dalil, kondisi pewahyuan, dan 

keumuman atau kekhususan dalil tersebut. Al-Ghazali menyatakan bahwa dalam beberapa 

kasus, tarjih menjadi solusi efektif untuk mengatasi konflik yang tidak dapat diselaraskan, 

terutama dalam hal menentukan hukum yang tepat untuk situasi yang berubah-ubah (al-

Ghazaliy, 2012). 

Salah satu contoh penerapan tarjih dapat dilihat dalam kasus hukum potong tangan bagi 

pencuri. Terdapat perbedaan dalam menetapkan batas minimal nilai barang curian yang 

dikenakan hukuman potong tangan. Sebagian ulama memilih hadis yang menetapkan batas 

tertentu, sedangkan yang lain menekankan konteks dan maslahat masyarakat sebagai 

pertimbangan utama. Penggunaan tarjih dalam konteks ini memungkinkan fuqaha untuk 

menentukan batas yang lebih relevan sesuai dengan situasi sosial, kultural dan ekonomi 

masyarakat setempat. 

 c. Al-Jam'u wa Al-Taufiq (Harmonisasi atau Penyelarasan Dalil) 

Metode al-jam'u wa al-taufiq adalah upaya untuk menyatukan dua dalil yang tampak 

bertentangan sehingga keduanya dapat diterima tanpa saling menafikan. Menurut Imam 

Syafi'i dalam Ar-Risalah, metode ini harus menjadi pendekatan pertama yang dicoba 

sebelum beralih ke metode lain. Ial-Imam al-Syafi'i menekankan bahwa jika terdapat cara 

untuk menafsirkan dalil agar tidak saling bertentangan, maka cara itu harus diutamakan (al-

Syafii,1987). Contoh penerapan metode ini adalah kasus tentang jumlah rakaat dalam shalat 

witir, di mana ada hadis yang menyebutkan satu rakaat dan hadis lain yang menyebutkan 

tiga rakaat. Ulama menggunakan al-jam'u wa al-taufiq untuk menyatakan bahwa kedua bentuk 

witir ini sah, tergantung pada kebiasaan dan preferensi masing-masing individu. 

Pendapat ini didukung oleh Wahbah al-Zuhayli dalam Usul al-Fiqh al-Islami, yang 

menekankan bahwa harmonisasi memungkinkan fleksibilitas dalam penerapan hukum 

syariah dengan mempertimbangkan kondisi dan kebutuhan sosial. Al-Zuhayli menganggap 

metode ini sangat relevan dalam menghadapi berbagai permasalahan kontemporer, seperti 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  956 

transaksi keuangan syariah, di mana produk-produk seperti asuransi syariah dan reksa dana 

sering kali memerlukan penyesuaian agar sesuai dengan prinsip syariah (al-Zuhaily, 2009).  

Ini sesuai dengan kaedah yang mengatakan bahwa “mengamalkan kedua dalil lebih baik daripada 

meninggalkan atau mengabaikan dalil yang lain” (Rahmat, 1998). 

Misalnya firman Allah swt., dalam surat al-Maidah (5): 3: “Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, 

darah, daging babi, dan (daging) hewan yang disembelih bukan atas (nama) Allah......”  

Ayat diatas tidak menjelaskan tentang jenis darah dan tidak membedakan antara darah yang 
mengalir dengan darah yang sudah beku. Kemudian ada ayat lain dalam surat al-An’am (6): 145: 
“kecuali kalau makanan itu bangkai, atau darah yang mengalir”. Maka pengkompromian dari kedua 
ayat tersebut adalah bahwa darah yang dilarang itu ialah darah yang mengalir saja. 

d. Tasaqut al-Dalilain 

Tasaquth secara bahasa berarti melemparkan (ibn Manzur, 1994) dan secara istilah berarti 

melemparkan atau menjatuhkan kedua dalil yang kontradiksi. Maksudnya, apabila terdapat 

dua dalil yang kontradiksi, lalu tidak dapat dikompromikan, tidak dapat dinasakh, dan tidak 

mungkin di-tarjih, maka kedua dalil tersebut dijatuhkan pengamalannya. Kedua dalil 

tersebut tidak diamalkan. 

Tasaqut al-dalilain adalah langkah terakhir mujtahid yang berarti menggugurkan kedua dalil 

yang bertentangan dan mencari yang lebih rendah. Hal ini ditempuh apabila tidak bisa 

menggunakan ketiga cara diatas. Misalnya ada pertentangan antara dua ayat, sedang tata 

cara sebelumnya sangat sulit dipakai, maka langkah yang harus ditempuh adalah mengambil 

keterangan yang lebih rendah dari Alquran, yaitu Sunah. Apabila ada duasunah yang 

bertentangan maka beralih pada istidlal dengan qoul al-sahabah bagi yang menggunakannya 

sebagai hujjah dan beralih pada qiyas bagi yang tidak menggunakan istidlal qoul al-Sahabat. 

e. Pendekatan Maqasid Syariah dalam Menyelesaikan Ta'arrudh 

Pendekatan maqasid syariah (tujuan syariah) merupakan metode kontemporer yang sering 

diterapkan dalam penyelesaian konflik antar-dalil dengan mempertimbangkan tujuan utama 

hukum Islam, yaitu perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Menurut Ibn 

Ashur dalam Maqasid al-Shariah al-Islamiyyah, maqasid menjadi landasan penting untuk 

menentukan dalil mana yang lebih sesuai dengan kemaslahatan publik. Dalam konteks 

kontemporer, pendekatan ini semakin relevan dalam bidang seperti hukum keluarga dan 

ekonomi syariah, di mana kebutuhan masyarakat terus berkembang. 

Contohnya, dalam kasus hak waris bagi cucu yang orang tuanya telah meninggal, beberapa 

ulama menggunakan maqasid untuk memberi hak waris kepada cucu meskipun hukum 

asalnya tidak memberikan bagian langsung kepada cucu. Hal ini dilakukan untuk 

memastikan keadilan sosial dan perlindungan terhadap kebutuhan keluarga. Di Indonesia, 

pengadilan agama sering menggunakan prinsip maqasid dalam kasus-kasus yang melibatkan 

hak-hak anak dan perempuan untuk memastikan bahwa keputusan yang diambil tetap 

sejalan dengan prinsip keadilan dan kemaslahatan.(Attiyah, 2024) 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  957 

Menggagas Fleksibelitas dan Adaptibilitas Hukum Islam 

Kajian tentang Ta'arudh al-Adillah memiliki manfaat yang besar dan selari dengan SDG 

(Sustainable Development Goals) atau kelestarian dan kemapanan serta kesucian islam 

dalam pengembangan dan penerapan hukum dan prinsif-prinsif Islam, khususnya dalam 

konteks masyarakat modern yang semakin kompleks (Wan Fariza, dkk, 2024). Berikut ini 

adalah beberapa manfaat memahami konsep taarudh al-adillah ini dalam kontek masa kini: 

1. Memperkuat Metodologi Hukum Islam 

Memahami konsep ta'arudh al-adillah memberikan landasan metodologis yang kuat bagi para 

ulama dan intelektual Muslim dalam menentukan hukum Islam yang konsisten dan akurat. 

Dengan meneliti berbagai metode penyelesaian konflik dalil, seperti tarjih, nasakh, dan 

harmonisasi, kajian ini memberikan pedoman yang jelas untuk mengatasi dan menyikapi 

situasi kekinian serta kontradiksi dalam dalil-dalil syariah. Ini penting agar hukum yang 

dihasilkan tidak hanya sahih secara dalil tetapi juga dapat diterapkan secara praktis di 

masyarakat. 

2. Mendukung Fleksibilitas dan Adaptabilitas Hukum Syariah 

Dalam era modern, hukum Islam harus mampu beradaptasi dengan perubahan sosial, 

ekonomi, dan budaya. Kajian ta'arudh al-adillah memastikan hukum Islam tetap relevan 

dengan situasi zaman tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah. Hal ini terlihat 

dalam penerapan prinsip maqashid al-syariah dalam menyelesaikan konflik dalil, di mana 

tujuan syariah, seperti keadilan dan kemaslahatan, diutamakan dalam konteks tertentu. 

Kajian ini sangat penting untuk menghadirkan solusi hukum yang fleksibel dan mampu 

menyesuaikan diri dengan kebutuhan masyarakat. 

3. Mendorong Ijtihad dan Inovasi dalam Hukum Islam 

Kajian ta'arudh al-adillah membuka ruang untuk ijtihad yang produktif dan kreatif, terutama 

dalam menghadapi permasalahan kontemporer yang belum ada presedennya dalam literatur 

klasik. Dengan adanya konflik dalil, para ulama dan intelektual Muslim terdorong untuk 

melakukan ijtihad guna menemukan solusi hukum yang baru dan relevan. Hal ini dapat 

meningkatkan inovasi dalam hukum Islam dan menciptakan fatwa atau pedoman hukum 

yang sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan kebutuhan masyarakat 

modern. 

4. Memberikan Pedoman dalam Fatwa dan Kebijakan Hukum di Indonesia 

         Di Indonesia, kajian tentang ta'arudh al-adillah sangat bermanfaat bagi institusi-institusi 

fatwa seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan Dewan Syariah Nasional (DSN). Dengan 

memahami metode penyelesaian konflik antar-dalil, lembaga ini dapat memberikan fatwa 

dan pedoman hukum yang lebih komprehensif dan adaptif terhadap kondisi lokal. Ini 

terlihat dalam berbagai keputusan terkait hukum keluarga, keuangan syariah, dan 

perlindungan hak asasi yang mempertimbangkan perbedaan pandangan dalam hukum 

Islam. Terutama dalam persoalan furu’iyah yang merupah ranah dinamika (Arif Fikri, 2019).  

5. Meningkatkan Pemahaman tentang Prinsip Maqashid Syariah 

Kajian ta'arudh al-adillah juga memperkuat pemahaman tentang maqashid al-syariah atau 

tujuan-tujuan utama syariah. Dengan meneliti bagaimana prinsip maqashid digunakan 

untuk menyelesaikan konflik dalil, kajian ini membantu memperjelas pentingnya menjaga 

kemaslahatan dalam hukum Islam. Ini relevan terutama dalam memastikan bahwa hukum 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  958 

Islam tidak hanya sah secara dalil tetapi juga memenuhi kebutuhan dasar dan hak-hak 

manusia, seperti perlindungan terhadap harta dan jiwa. 

6. Menjadi Landasan Akademik untuk Penelitian Selanjutnya 

Kajian tentang ta'arudh al-adillah menyediakan fondasi teoritis bagi studi lanjutan dalam 

ushul fiqh dan ilmu hukum Islam. Dengan adanya penelitian ini, para akademisi dapat 

menggali lebih dalam tentang pendekatan-pendekatan baru dalam menyelesaikan konflik 

dalil yang sesuai dengan perkembangan zaman. Ini akan mendorong berkembangnya 

penelitian hukum Islam yang relevan, adaptif dan dapat memberikan kontribusi nyata bagi 

masyarakat. 

7. Formulasi Harmonisasi Hukum Syariah Kontemporer di Indonesia 

Di Indonesia, pendekatan harmonisasi dalam menyelesaikan ta'arrudh menjadi sangat 

penting dalam lembaga seperti Dewan Syariah Nasional (DSN) MUI yang menetapkan 

fatwa untuk produk keuangan dan muamalah modern. DSN-MUI mengeluarkan fatwa 

yang memungkinkan penerapan konsep-konsep keuangan kontemporer seperti sukuk dan 

reksa dana syariah dengan metode al-jam'u wa al-taufiq. Melalui pendekatan ini, DSN-MUI 

memastikan bahwa produk-produk keuangan syariah tetap sesuai dengan prinsip syariah 

sambil tetap memenuhi kebutuhan ekonomi modern di Indonesia. Hal ini memperlihatkan 

bagaimana konflik dalil dapat diselesaikan dengan cara yang relevan dan efektif dalam 

konteks lokal (Rahmi,et all, 2024). 

 

Pendek kata dengan metode-metode ini, Ta'arrudh al-'Adillah tidak menjadi penghalang, 

tetapi justru memberikan kekayaan pada proses hukum Islam. Pendekatan harmonisasi, 

tarjih, nasakh, dan maqasid memungkinkan hukum Islam menjadi semakin fleksibel dan 

responsif terhadap tantangan zaman. Di Indonesia, pendekatan ini telah berhasil diterapkan 

dalam berbagai aspek kehidupan, menunjukkan bahwa hukum Islam mampu beradaptasi 

dengan perubahan sosial-ekonomi dan memberikan solusi yang sesuai dengan prinsip-

prinsip syariah. 

 
KESIMPULAN 

Ta'arrudh al-Adillah, atau konflik antar-dalil, adalah konsep penting dalam ushul fiqh 

yang membahas situasi di mana dua atau lebih dalil sahih yang seolah-olah tampak 

bertentangan dalam menetapkan suatu hukum syariah. Konflik ini bisa muncul karena 

berbagai alasan, seperti perbedaan konteks pewahyuan, variasi interpretasi bahasa, atau 

pendekatan ijtihad yang berbeda dalam mazhab-mazhab fiqh. Beberapa istilah terkait 

ta'arrudh termasuk tanaqudh (kontradiksi langsung), ikhtilaf (perbedaan pandangan), 

mu'aradhah (oposisi), tadhad (pertentangan), dan tazahum (persaingan). Masing-masing istilah 

ini menggambarkan nuansa konflik yang berbeda dan menuntut pendekatan penyelesaian 

yang spesifik. 

Untuk menyelesaikan ta'arrudh al-adillah, para ulama mengembangkan metode-metode 

khusus seperti al-jam'u wa al-taufiq (harmonisasi), tarjih (pemilihan dalil yang lebih kuat), dan 

nasakh (pembatalan dalil yang lebih awal). Selain itu, perspektif maqashid al-syariah, atau 

tujuan utama syariah, seperti menjaga kemaslahatan umat dan keadilan, sangat penting 

dalam memastikan bahwa penyelesaian konflik tetap relevan dan berfungsi dalam konteks 

sosial-kultural dan berbagai persoalan masyarakat modern, termasuk ekonomi, politik dan 

kenegeraan dan lain-lain. 



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  959 

Kajian ini memiliki manfaat besar dalam pengembangan hukum Islam yang fleksibel 

dan adaptif, terutama dalam menjawab tantangan kontemporer yang senantiasa 

berkembang dan berubah-rubah serta dinamik.Terutama dalam menyahut himbauan dan 

agenda keberlanjutan yang dikenal dengan Sustainable Development Goals (SDGs) hari ini. 

Dengan memahami dan menerapkan prinsip-prinsip ta'arrudh al-adillah, hukum Islam 

mampu beradaptasi dengan tuntutan zaman tanpa mengabaikan esensi syariah, mendorong 

ruang bagi ijtihad yang inovatif, dan menyediakan solusi hukum yang komprehensif serta 

berlandaskan maqashid al-syari’ah sebagai ruh Syariat yang ramah penuh hikmah. 

REFERENCES 
Al-Amidi, Saif al-Din, (2003) Al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Al-Barzanji, Abd al-Lathif ‘Abdullah ‘Aziz  (1996) Al-Ta‘arudh wa al-Tarjih Baina al-Adillah 

al-Syar‘iyyah  

Al-Fairuz Abadi, Muhammad bin Ya’kub, (2005) Al-Qamus al-Muhith, Beirut: Muassalam al-

Risalah. 

Al-Ghazali, Abu Hamid (2012). Al-Mustasfa fi 'Ilm al-Ushul. Cairo: Dar al-Hadith. 

 Al-Hafnawy, Muhammad Ibrahim Muhammad(1987), Al-Ta‘arudh wa al-Tarjih ‘inda al-

Ushuliyyin wa      Asaruhuma fi al-Fiqh al-Islami  

 Al-Jazar, Mahmud Luthfi (2004), Al-Ta‘arudh baina al-Adillah al-Naqliyah wa Asaruhu fi al-

Mu‘amalah al-Naqliyah , Tesis Magister Usul Fiqh Universitas Islam Gaza. Palestina. 

Al-Khattan, Manna’ Khalil (2001). Studi Ilmu-ilmu al-Quran. terj. Mudzakkir AS. Bogor: 

Pustaka Litera Antar Nusa. 

Al-Qaradawi, Yusuf (2019). Fiqh al-Jihad. Cairo: Maktabah Wahbahy. 

Al-Razi, Fakhru al-Din Muhammad bin Umar bin al-Husain,( t.th). Al-Mahshul fi ‘Ilmi al-

Ushul al-Fiqh. Juz V. t.t.: t.p.,  

Al-Syatibi, Abu Ishaq (1997). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shariah. Cairo: Dar al-Ma'arif. 

Al-Zayyan, Samih ‘Athif (1990). ‘Ilmu Ushul al-Fiqh al-Muyassar. Cet. I. Kairo: Dar al-Kitab 

al-Misri. 

Al-Zuhayli, Wahbah (2009). Usul al-Fiqh al-Islami. Damascus: Dar al-Fikr. 

Arif Fikri, (2029), Fleksibilitas Hukum Islam dalam Perubahan Sosial, Asas: Jurnal Hukum 

Ekonoim Syariah, .Vol :11, No.2, http://ejournal.radenintan.ac.id 

Athiyyah, Vina Sa'adatul (2024), “Penyelesaian Kontradiksi Dalil Melalui Metode Al-Jam'u 

Wa Al-Taufiq Dan Nasakh." Al Irsyad, 2024. 

DSN-MUI Fatwa Collection (2020) "Principles of Economic Transactions in Islamic 

Jurisprudence," DSN-MUI Publications, 2020. 

Ibnu Manzur, (2006),  Lisan al-Arab,Kairo: Dar al-Hadis. 

Ibnu Manzur, Muhammad bin Mukarram bin Ali,(1994)  Lisan al-Arab,Beirut: Dar Sadir.  

Jasser Audah, Penerjemah Rasidin dan Ali Abd. Mun’im, (2015), Membumikan Hukum Islam 

melalui Maqashid Al-Syar’i. Mizan, Bandung 

Khallaf, Abd al-Wahhab,(2002) Ushul al-Fiqh. Kairo: Maktabah al-Da‘wah al-Islamiyah 

Syabab al-Azhar.  

Koto, Alaiddin (2006) Ilmu Fiqh dan Ushul Fiqh. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada. 

Mutiara Fahmi, dkk (2022), Hukuman Bagi Pelaku Zina Muḥṣān dalam Qanun Aceh 

Nomor 6 Tahun 2014 dalam Perspektif Fiqih Siyāsah, Samarah: Jurnal hukum Keluarga 

dan Hukum Islam, Vo 6, No.1. https://jurnal.ar-

raniry.ac.id/index.php/samarah/article/view/13363 

https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/samarah/article/view/13363
https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/samarah/article/view/13363


Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah  
Roni et al., 
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 

 

 
Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025  960 

Nasullah, dkk, (2024) The Challenges of Islamic Criminal Law Implementation in Aceh 

Shariah Court, Diponegoro Law Reivew,Vol 9, no.1,hlm.121-135 (2024). 

https://ejournal.undip.ac.id/index.php/dlr/article/view/55999/0 

Rahmi, Nispan et all, “Methodological Procedure For Determining The Fatwa Of The 

National Sharia Council (DSN) Indonesian Ulama Majelis (MUI) Concerning Islamic 

Economics And Finance”, al-Qalam: Jurnal Ilmiiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, Vol 

18, No.4 hlm.2920-2934 (2024). https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-

qalam/article/view/3544/1655 

Shaleh, Qamaruddin, H. A. A. Dahlan, M. D Dahlan, (1975). Asbabun Nuzul (Latar Belakang 

Historis Turunnya Ayat-Ayat Al-Qur’an). Cet. II; Bandung: CV. Diponegoro.  

Shihab, Muhammad Quraish,( 2002). Tafsir al-Mishbah. Cet. I. Jakarta: Lentera Hati.  

Supriyadi, Dedi (2007) Sejarah Hukum Islam, dari Kawasan Jazirah Arab sampai Indonesia. 

Bandung: Pustaka setia.  

Syafe’i, Rahmat, (1998) Ilmu Ushul Fiqh. Bandung: Pustaka Setia,. 

Syafi'i, Muhammad bin Idris,( 1987) Ar-Risalah. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Umar, Mu’in,( 1985) Ushul Fiqh jilid 1. Jakarta: Depag RI. 

Zahrah, Muhammad Abu (2010), Ushul Fiqih. terj. Saefullah Ma’shum. Jakarta: Pustaka 

Firdaus. 

Zahrah, Muhammad Abu, (1998) Ushul al-Fiqh. t.t.: Dar al-Fikr al-Irabi. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://ejournal.undip.ac.id/index.php/dlr/article/view/55999/0
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-qalam/article/view/3544/1655
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-qalam/article/view/3544/1655

