Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah
https://joutrnal.staisar.ac.id/index.php/mediasas
Vol. 8, No. 4, 2025, pp.942-960

P-ISSN (Print) 2655-1497 | E-ISSN (Online) 2808-2303 i N
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291 e

Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah Approach
to Building Flexibility in the Application of Islamic Jurisprudence

Taarrudh al-Adillah Snatu Pendekatan Multidimensi Magashid Syariyah Membangun
Fleksibelitas Penerapan Hukum Islam

Rusli Abdul Roni", Hasbi Umar > Mukhtar’ Robi’atul Adawiyah*Pauzi Muhammad®
'UNITEN Putrajaya Malaysia
>343 UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, Indonesia

*Corresponding Author: rusli@uniten.edu.my

| Received : 15-04-2025 || Accepted: 15-04-2025 || Published: 15-04-2025

Abstract

This study discusses ta'arudh al-adillah as a multidimensional maqashid syari'ah
approach that fosters flexibility and adaptability in the application of Islamic
Jurisprudence. The paper has four objectives: to explain the concept of ta'arudh al-
adillah within Islamic jurisprudence, to identify the primary causes of ta'arudh al-
adillah, to explore methods of resolving ta'arudh al-adillah from the perspective of
usul al-figh, and to analyze its relevance in contemporary contexts and its
implementation based on the maqashid syari'ah approach to build flexibility and
adaptability in the application of Islamic law that embodies rahmah (mercy). The
study finds that resolving ta'arudh al-adillah is not limited to canceling, selecting, or
harmonizing seemingly contradictory evidences but rather determining what is most
beneficial (aslah) for current realities. By understanding and applying the principles
of ta'arudh al-adillah, Islamic law can adapt to the demands of the modern era
without compromising the essence of the syari'ah. This approach encourages
innovative ijtthad, providing comprehensive legal solutions grounded in the
maqashid al-syati'ah as the spirit of a compassionate and wise shari'ah.

(Kajian ini membincangkan tentang ta’arud aladillab yang dinilai sebagai sebuah pendekatan
multidimensi maqashid syariah membangun fleksibelitas dan adaptifitas dalam penerapan hukunm:
Islam. Ada empat tujnan dan objektif tulisan ini yaitu menjelaskan pengertian taarrud adillah
dalam bukum Islam, dan mengidentifikasi penyebab ntama bagaimana terjadinya ta'arrudh al-
adillab serta metode penyelesaian Taarndh al-adillab dalam perspektif ushul figh dan relevansinya
dalam konteks kontemporer serta implementasinya yang mengacu kepada pendekatan maqashid
syariah dalam membangun fleksibelitas dan adaptibelitas penerapan hukum islam yang Rabmab.
KRajian ini mendapati babwa penyelesaian taarndh aladillah tidak hanya tertumpu kepada
persoalan membatalkan, meninggalkan atan memilib atau mengharmonikan dalil-dalil yang
dilihat kontradik, tetapi mana yang paling aslab terbadap realitas kekinian. Bahkan dengan
memahami  dan - menerapkan  prinsip-prinsip  ta'arrudh - al-adillab, hukum  Islan  manpu
beradaptasi dengan tuntutan 3aman tanpa mengabaikan esensi syariah, mendorong ruang ijtibad
yang inovatif, dan menyediakan solusi hukum yang komprebensif berlandaskan maqashid al-
syari’ab sebagai rub Syariat yang ramah penub hikmah

Keywords: Taarrudh al-Adillah; Maqashid Syariah; flexibility and adaptability

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 942


mailto:rusli@uniten.edu.my

Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

Hukum Islam.

How to Cite: Abdul Roni, R., Umar, H. ., Mukhtar, M. ., Adawiyah, R. ., & Muhammad, P. . (2025).
Ta’arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari’ah Approach to Building Flexibility in the
Application of Islamic Jurisprudence. Jurnal Mediasas: Media Ilmn Syari‘ah Dan Abwal Al-Syakbsiyyab,
8(4), 942-964. https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i4.291

Copyright © 2025 by Author(s)
Ty This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Istilah Ta'arrudh al-Adillah, atau konflik atau kontradik antar-dalil, adalah salah satu
topik pembahasan ulama yang penting dalam ushul figh. Hal ini penting bagi menjaga
keutuhan dan fleksibilitas hukum Islam. Para fuqaha dalam memahami hukum syariat

tentunya telah menggunakan dalil syariat atau adillah alsyar’iyah atau adillah alahkma yang
utuh. Sama ada dalil itu bersifat qath’iy iaitu alquran dan hadist mutawatir atau zhanni
seperti hadis ahad (al-Zayyan, 1990). Sebagai sumber hukum alquran dan al-sunnah memliki
berbagai cara dalam menjelaskan pesan hukumnya. Dan kadang-kadang dalam satu-satu
situasi tertentu terlihat ada kontradiktif dan pertentangan antara satu dengan yang lain
(Ta’arrudh).

Namun perlu difahami pertentangan dalil al-quran (jika benarlah istilah ini)
bermaksud hanyalah secara zahiriyah semata-mata, berasaskan analisa dan kefahaman para
fuqaha. Sebab pada hakikatnya kontradiksi ini tidak akan terjadi. Karena Allah swt
menurunkan wahyu tersebut pasti mempunyai sebab, tujuan dan maksud tertentu yang
sangat sistematik dan syumul dan tidak mungkin berlaku pertentangan(al-Hatnawiy, 1987).
Sebagaimana pesan al-Quran itu sendiri (QQS.al-Nisa’:82)

Melihat situasi itu, dalam penerapan hukum syariah, telah mendorong para ulama
untuk membicarakan topik ini secara mendalam sejak dahulu sehingga kini dan mencari
metode terbaik dalam menyelesaikan persoalan konflik ini, baik melalui harmonisasi,
pemilihan dalil yang lebih kuat (tarjih), maupun melalui pembatalan (nasakh) salah satu dalil
jika diperlukan, atau pengharmonian (taufiq) antara dalil-dalil yang dilihat seperti kontradik
secara zahirnya (al-Barzanji, 1996, al-Jazzar,2004, Athiyyah,2024,al-Hafnawiy,1987). Al-
Syatibi dalam A/-Muwafagat menjelaskan bahwa konflik antar-dalil sebenarnya jarang terjadi
secara fundamental, karena dalil-dalil syariah pada hakikatnya berasal dari sumber yang
sama dan memiliki tujuan yang sejalan kehendak syari’ dan keperluan syarak dan umat
manusia, yaitu menjaga kemaslahatan umat (al-Syatibiy,1997)

Sebagai ruh al-syariah perspektif maqashid al-syariah memberikan landasan penting
dalam memahami dan menyelesaikan konflik antar-dalil. Magashid al-syariah mengacu pada
tujuan-tujuan utama hukum Islam, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan dan maruah,
dan harta benda. Dalam pandangan para ulama seperti Al-Ghazali dalam .A/Mustasta,
maqashid menjadi kerangka acuan dalam menyusun hukum yang sejalan dengan
kemaslahatan, termasuk dalam menentukan prioritas di antara dalil yang tampak
bertentangan (al-Ghazali,2012) Melalui metode dan pendekatan ini para ulama dan
intelektual muslim diberikan ruang yang memungkinkan mereka untuk mengambil
keputusan yang lebih ramah dan relevan dengan kebutuhan kekinian. Sesuai kondisi
masyarakat modern hari ini. Terutama ketika menghadapi isu-isu yang kompleks dan
multidimensional.

Sebagai contoh penomena di Indonesia ini umpamanya, dapat dilihat pendekatan
magqashid sangat berperan dalam ranah fatwa dan keputusan hukum kontemporer. Dewan

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 943


https://doi.org/10.58824/mediasas.v8i4.291

Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

Syariah Nasional (DSN) MUI, misalnya, sangat rapat dengan prinsip maqashid dalam
mengembangkan produk-produk keuangan syariah seperti asuransi dan reksa dana dan lain-
lain. Dalam situasi di mana dalil mengenai transaksi keuangan tampak bertentangan antara
larangan riba dan kebutuhan untuk menjaga stabilitas ekonomi, prinsip maqashid
memberikan landasan untuk mengharmonisasikan dalil demi mencapai tujuan yang lebih
besar yaitu perlindungan terhadap harta dan kesejahteraan masyarakat (DSN,MUI 2020).

Justeru kewujudan dalil-dalil yang berbeda dalam sesuatu masalah dan persoalan
merupakan Rahmat Allah kepada intelektual dan umat ini dalam melihat persoalan tersebut
dalam berbagai dimensi tanpa melanggar ketentuan Allah swt. Dan pendekatan konsep
magqashid juga berperanan membantu memperluas ruang ijtthad dalam hukum Islam,
terutama dalam masalah-masalah kontemporer yang belum ada presedennya di masa lalu.
Misalnya Yusuf al-Qaradawi dalam Figh al-Jibad ada menyatakan bahwa solusi untuk
ta'arrndh bukan hanya tentang memilih satu dalil di atas yang lain, tetapi juga
mempertimbangkan dampak sosial yang lebih luas. Maka Beliau menekankan bahwa dalam
era modern, prinsip-prinsip maqashid perlu diutamakan untuk mengatasi konflik dalil,
terutama dalam masalah yang terkait dengan politik, hak asasi manusia, keadilan sosial, dan
perlindungan lingkungan alam sekitar dan ekologi (al-Qardhawi. 2019) Perspektif ini
menunjukkan bahwa maqashid berfungsi sebagai panduan dalam menemukan solusi hukum
yang tidak hanya sahih, tetapi juga sesuai dengan nilai-nilai universal dan kebutuhan
masyarakat dan kekinian, tanpa meninggalkan prinsif asas hukum dan syariah.

Bahkan solusi fa'arrudh dalam perspektif maqashid juga relevan dalam hukum
keluarga, di mana kebutuhan individu dan keluarga sering kali memerlukan interpretasi yang
lebih fleksibel. Misalnya, konflik dalam hak wali atau hak waris dapat diselesaikan dengan
maqashid yang mengutamakan keadilan dan perlindungan terhadap anak yatim. Dalam
kasus hak waris bagi cucu yang orang tuanya telah meninggal, beberapa fugaha
menggunakan maqashid untuk memberikan hak waris kepada cucu demi kesejahteraan dan
keadilan sosial, meskipun hukum asal tidak memberikan bagian secara langsung kepada
mereka (al-Zuhaily, 2009)

Secara keseluruhan, pendekatan maqashid dalam menyelesaikan za'arrudh al-adillab
tidak hanya memelihara esensi hukum Islam, tetapi juga memperkuat fleksibilitas dan
adaptipitasnya. Ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki kapasitas untuk
berkembang tanpa meninggalkan prinsip-prinsip syariah yang mendasar. Dengan
menggunakan maqashid sebagai dasar penyelesaian konflik, hukum Islam mampu
menghadapi persoalan-persoalan kontemporer dan menjaga relevansinya di tengah-tengah
masyarakat modern.

METODE

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian hukum Islam normatif-doktrinal,
karena objek utama kajian ini berupa norma, konsep, dan konstruksi pemikiran para ulama
ushul figh terkait konflik antar-dalil dan mekanisme penyelesaiannya. Penelitian ini tidak
berorientasi pada perilaku hukum masyarakat, melainkan pada penalaran hukum (/ega/
reasoning) yang berkembang dalam literatur klasik dan kontemporer. Dengan demikian,
penelitian ini menempatkan hukum Islam sebagai sistem norma yang dikaji melalui teks,
teori, dan metodologi ijtihad.

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan ushul figh dan maqasid al-syari‘ah.
Pendekatan ushul figh digunakan untuk menelaah konsep Zz‘arrudh al-adillah, termasuk
klasifikasi dalil, tingkat kekuatan dalil (qat7 dan zanni), serta metode penyelesaian konflik
dalil sepetti aljam‘ wa al-tanfig, tarjih, dan naskh. Sementara itu, pendekatan maqasid al-

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 944



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

syari‘ah digunakan untuk menganalisis relevansi tujuan-tujuan syariat dalam merespons
konflik dalil, khususnya dalam konteks persoalan hukum kontemporer. Pendekatan ini
memungkinkan penilaian hukum tidak hanya berdasarkan keabsahan tekstual, tetapi juga
berdasarkan orientasi kemaslahatan dan dampak sosialnya.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library research).
Data primer dalam penelitian ini meliputi karya-karya klasik dan kontemporer di bidang
ushul figh dan maqasid al-syari‘ah, seperti a/-Muwafagat karya al-Syatibi, a/-Mustasfa karya al-
Ghazali, serta tulisan-tulisan modern Yusuf al-Qaradawi dan Wahbah al-Zuhayli. Data
sekunder diperoleh dari jurnal ilmiah bereputasi, fatwa lembaga resmi sepertt DSN-MUI,
serta literatur pendukung yang relevan dengan isu konflik dalil dan penerapan maqasid
dalam hukum Islam kontemporer.

Analisis data dilakukan dengan analisis kualitatif-deskriptif dan analisis normatif-
argumentatif. Data yang terkumpul dianalisis dengan cara mengidentifikasi pola konflik
dalil yang dibahas oleh para ulama, kemudian menelaah metode penyelesaiannya dalam
kerangka maqasid al-syari‘ah. Selanjutnya, dilakukan penalaran kritis untuk menghubungkan
konsep-konsep tersebut dengan konteks kekinian, khususnya dalam bidang keuangan
syariah dan hukum keluarga. Analisis ini tidak berhenti pada deskripsi pemikiran ulama,
tetapi diarahkan untuk membangun argumentasi akademik mengenai signifikansi maqasid
sebagal instrumen utama dalam menjaga relevansi dan fleksibilitas hukum Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pengertian Ta’arud Al-‘Adillah

Dalam studi ushul figh, Ta'arrudh al-'"Adillah secara etimologi berasal dari bahasa
Arab; kata "ta'arrudh" berasal dari kata dasar ‘@radba yang mengandung arti zagabu/ dan
tamanu’ dan bermakna "berlawanan" atau "berkonflik yang sulit dipertemukan".(ibn
Manzur, 1994, Faizruz Abadiy, 2005) Ta’arudh oleh ulama usul juga diartikan sebagai dalil
yang masing-masing menghendaki hukum diwaktu yang sama terhadap satu kejadian yang
menyalahi hukum yang dikehendaki oleh dalil yang lain. sementara "al-'adillah" adalah
bentuk jamak dati dali/, yang berarti "bukti" atau "argumen.(ibnu Manzur,1994) " Secara
hatfiah, Ta'arrud) al-'Adillah mengacu pada terjadinya perbedaan atau benturan antara dalil-
dalil hukum yang bisa menghasilkan penetapan hukum yang saling bertentangan.
Pemahaman ini banyak diuraikan dalam kitab-kitab klasik ushul figh, termasuk A4r-Risalah
karya Imam Syafi'i dan A-Mustasfa oleh Al-Ghazali. Dalam _Ar-Risalah, Imam Syafi'i
menyebutkan bahwa perbedaan interpretasi dalam memahami dalil sering kali menciptakan
persepsi konflik, terutama ketika dua dalil tampaknya menunjukkan arahan hukum yang
berbeda untuk kondisi yang sama (Al-Syafii, 1987).

Secara terminologi, Ta'arrudh al-"Adillah dalam ilmu ushul figh mengacu pada situasi
di mana dua dalil hukum yang sama-sama sahih (baik dari Al-Quran, Hadis, atau ijma’)
memberikan hasil yang bertentangan dalam penerapannya. Al-Amidi dalam AXIhkan fi
Ushul al-Abkam menguraikan bahwa Ta'arrudh al-"Adillab terjadi ketika dua dalil yang relevan
menunjukkan penetapan hukum yang tidak sejalan dan sulit untuk diterapkan secara
bersamaan. Hal ini disebabkan oleh perbedaan interpretasi yang mungkin timbul akibat
penggunaan bahasa yang ambigu atau perbedaan konteks pewahyuan kedua dalil tersebut
(al-Amidi,2003).

Lebih lanjut, dalam A/-Muwafagat karya Imam Al-Syatibi, dijelaskan bahwa konflik
antar-dalil ini bisa bersifat nyata atau semu, tergantung pada cara dalil tersebut dianalisis

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 945



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

dan dikontekstualisasikan. Menurut Al-Syatibi, konflik nyata (#z'arrudh hagiqi) sangat jarang
terjadi dalam hukum Islam karena dalil-dalil yang datang dari sumber yang sama pada
dasarnya sejalan satu sama lain. Namun, yang sering ditemui adalah konflik semu (7a'arrudh
gahiri), yaitu perbedaan yang muncul akibat pemahaman bahasa atau metodologi ijtihad
yang berbeda di kalangan fuqaha (al-Syathibiy, 1997).

Dalam menghadapi Ta'arrudh al-' Adillah, fugaha mengembangkan metode dan prinsip
untuk mengatasi perbedaan interpretasi ini agar hukum yang ditetapkan tetap relevan dan
sesuai dengan prinsip syariah. Beberapa metode penting sepetti aljam'n wa al-taufiq
(menggabungkan dan menyelaraskan dalil) dan #a7ih (memilih dalil yang lebih kuat) menjadi
landasan utama dalam menyelesaikan konflik dalil ini. Al-Ghazali dalam _A/-Mustasfa
menekankan  pentingnya memahami  kondisi pewahyuan  setiap dalil  serta
mempertimbangkan asbab al-nuzul atau sebab-sebab turun ayat, agar dalil yang tampaknya
bertentangan bisa dipahami secara lebih utuh dan selaras (al-Ghazaliy, 2012).

Dengan demikian, konsep Ta'arrudh al-'Adillah adalah salah satu tema penting dalam
ushul figh yang menunjukkan kedalaman metodologi hukum Islam dalam mengatasi
perbedaan dalil. Pemahaman ini tidak hanya menggambarkan fleksibilitas syariah tetapi juga
memperkuat keabsahan hukum Islam dengan mengakui kompleksitas dan keterbukaan
dalam interpretasi hukum, sebagaimana dijelaskan dalam _A/~Ibkam fi Ushul al-Abkam dan
Al-Mustasfa. Aplikasi dari prinsip ini memperkuat ketahanan hukum Islam untuk tetap
responsif dan adaptif terhadap permasalahan baru yang mungkin timbul sepanjang waktu.
Istilah-Istilah Lain Terkait Ta’arrudh al-Adillah

Terdapat beberapa istilah usul figh yang senada dan mungkin boleh dikatakan
sinonim dengan ta’arrudh yang digunakan oleh para ulama dalam menggambarkan
pertentang dalil-dalil syariat ini. Antara lain adalah:

a) Al-Tanaqudh (&8l

Secara bahasa, fanaqudh berarti kontradiksi atau pertentangan. Dalam konteks ushul figh, a/
tanaqudh sering digunakan untuk menggambarkan situasi di mana dua dalil tampak saling
bertentangan schingga tidak dapat diterapkan secara bersamaan tanpa adanya penyelesaian
atau pemilihan salah satu dalil. Imam Al-Amidi dalam _A-XIbkam fi Ushul al-Abkam
menjelaskan bahwa zanaqudh merujuk pada kontradiksi langsung antara dalil-dalil yang
berasal dari sumber sahih, dan memerlukan metode harmonisasi atau tarjih untuk
menyelesaikannya (al-Amidiy, 2003)

b) Al-Ikhtilaf (<DEaNY)

Ikhtilaf secara bahasa berarti perbedaan atau ketidaksepakatan. Istilah ini dalam ushul figh
merujuk pada adanya perbedaan pendapat atau interpretasi antara fuqaha mengenai sebuah
dalil atau kasus hukum. Al-Ghazali dalam _A/Mustasfa menjelaskan bahwa z&btilaf tidak
selalu berarti kontradiksi langsung, tetapi menunjukkan adanya variasi pandangan yang bisa
timbul dari perbedaan metode ijtihad atau tafsiran terhadap dalil yang sama.(al-Ghazaliy,
2012) Dalam konteks fa'arrudh al-adillab, ikbtilaf bisa terjadi ketika dalil memberikan
pemahaman yang berbeda tetapi masih dalam batasan yang dapat diharmonisasikan

o) Al-Mu'aradhah (4 jlaall)

Secara bahasa, mu'aradhah berarti oposisi atau penentangan. Dalam istilah ushul figh, a/
mu'aradhah sering dipakai untuk menggambarkan situasi di mana dua dalil berada dalam
posisi yang bertentangan. Wahbah al-Zuhayli dalam Us#/ al-Figh al-Islami mengemukakan
bahwa mu'aradhah merupakan bentuk perbedaan yang muncul dalam dalil, yang
membutuhkan metode interpretasi seperti tarjih atau nasakh untuk menyelesaikannya.(al-

Zuhaily, 2009)

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 946



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

d) Al-Tadhad (suzaill)

Tadbad secara bahasa berarti dualitas atau pertentangan yang saling menegasikan. Dalam
terminologi ushul figh, istilah ini dipakai untuk menggambarkan kondisi di mana dua dalil
tidak mungkin dipertemukan atau diselaraskan karena satu dalil mengharuskan suatu
tindakan, sementara dalil lain melarangnya dalam konteks yang sama. Menurut Abd al-
Wahhab Khallaf dalam Ushu/ al-Figh, tadhad adalah bentuk pertentangan yang
membutuhkan metode pemilihan atau Zarih untuk menentukan dalil yang lebih kuat dan
relevan.(Khallaf,2002)

e) Al-Tazahum (pa) i)

Tazahum secara bahasa berarti persaingan atau situasi ketika dua elemen berupaya
mendominasi pada waktu yang sama. Dalam konteks ushul figh, Zazabum biasanya
digunakan untuk menggambarkan situasi di mana dua dalil yang tampak bertentangan
sebenarnya dapat diterapkan bersama dalam kondisi tertentu, dengan memperhitungkan
prioritas maslahat atau maqashid al-syariah. Imam Al-Syatibi dalam _A/Muwafagat
membahas bahwa fagabum sering kali diselesaikan dengan metode maqashid untuk memilih
dalil yang paling bermanfaat dalam konteks tertentu.(al-Syatibiy, 1997)

Wuqu’ Ta’arrudh: Benarkah Berlaku?

Persoalan dan pertanyaan tentang kemungkinan tetjadinya Ta'arudh al-'Adillah
(konflik antar-dalil) dalam hukum Islam adalah salah satu diskusi penting dalam ilmu ushul
figh, yang menarik perhatian para fuqaha (ahli hukum Islam) klasik dan kontemporer. Isu
ini mempertanyakan apakah mungkin dua atau lebih dalil syariah yang autentik dapat saling
bertentangan antara satu sama lain dalam menentukan hukum?

Jika kita ditelusuri secara mendalam, maka akan ditemui secara umum, para ulama
berpendapat bahwa kontradiksi yang sejati jarang terjadi bahkan bisa jadi tidak mungkin
terjadi antara dalil-dalil utama Al-Quran dan Hadis yang sahih. Karena kedua sumber
tersebut adalah wahyu ilahi yang harmonis. Namun, apa yang sering dianggap sebagai
kontradiksi atau konflik sebenarnya lebih terkait dengan perbedaan interpretasi, konteks
historis, atau bahasa yang digunakan dalam dalil tersebut. Berikut secara ringkas beberapa
pandangan berkaitan persaoalan adakah ta’ardh adillah ini benar-benar terjadi atau
sebalaiknya:

a. Pandangan Ulama Klasik tentang Ta'arrudh al-'Adillah

Al-‘alamah Imam Syafi'i dalam Ar-Risalah menyebutkan bahwa meskipun dalil al-
quran dan hadis berasal dari satu sumber yang sama, perbedaan dalam interpretasi fuqgaha
terhadap dalil-dalil ini dapat memunculkan kesan konflik atau ketidaksesuaian. Imam Syaft’i
mengilustrasikan hal ini dengan mengacu pada variasi interpretasi dalam ayat-ayat yang
berbicara tentang hukum waris dan hukum gisas (balasan)(al-Syaft’ty, 1987). Dalam
pandangan Syafi'i, ketidaksepakatan antar-ulama dalam memahami dalil tidak berarti dalil
tersebut benar-benar bertentangan, melainkan, perbedaan interpretasi muncul akibat
metodologi yang diterapkan oleh setiap mazhab dalam mengkontekstualisasikan dalil
tersebut.

Al-Ghazali dalam A/-Mustasfa menambahkan bahwa perbedaan interpretasi sering kali
disebabkan oleh perbedaan metode pendekatan seperti nasakh (pembatalan hukum
terdahulu oleh hukum yang lebih baru) dan Za7ih (memilih dalil yang lebih kuat). Dalam
contoh yang disebutkan oleh Al-Ghazali, beberapa fugaha berpendapat bahwa hukum
shalat dalam keadaan safar (perjalanan) mengalami nasakh oleh dalil yang lebih kuat,

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 947



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

sementara yang lain memilih tarjih dengan memperkuat dalil yang menyebutkan
kemudahan dalam safar (al-Ghazaliy, 2012).
b. Pandangan Al-Syatibi: Konflik Nyata vs. Konflik Semu

Imam Al-Syatibi dalam A/Muwuwafagat mengembangkan pandangan bahwa konflik
antara dalil-dalil sering kali hanya semu (zhahir) dan bukan nyata (haqgiqgi). Menurut Al-
Syatibi, konflik yang tampak tersebut bisa diatasi dengan memahami konteks pewahyuan
dalil, asbab al-nuzul (sebab-sebab turunnya ayat), dan peran dalil dalam sistem hukum yang
lebih luas. Al-Syatibi memberikan contoh dalam kasus larangan memakan daging tertentu
dalam Al-Quran. Beberapa ayat tampak bertentangan dengan ayat lain yang mengizinkan
jenis daging tertentu, namun dengan memahami konteks pewahyuan dan maksud dari
larangan tersebut, konflik tersebut dapat diatasi (al-Syathibiy,1997).

c. Contoh Kasus Konflik Dalil dalam Hadis dan Al-Quran

Salah satu contoh klasik dari Ta'arrudh al-'Adillah adalah kasus dalil tentang hukum
memakan daging dhab (sejenis reptil padang pasir). Dalam beberapa hadis, Nabi
Muhammad SAW tampaknya tidak menyukai atau enggan memakan dhab, sementara ada
hadis lain yang menyebutkan bahwa beliau tidak melarangnya secara eksplisit. Perbedaan ini
diinterpretasikan oleh sebagian fuqaha sebagai konflik dalam dalil, sementara yang lain
memahami perbedaan tersebut berdasarkan preferensi pribadi Nabi SAW dan bukan dalam
konteks hukum larangan umum.

Kasus lain yang relevan adalah hukum shalat malam. Dalam beberapa hadis, Nabi
SAW menganjurkan shalat malam sebagai ibadah yang sangat disukai, tetapi dalam hadis
lainnya, beliau menyebutkan bahwa ibadah tersebut adalah sunnah dan bukan kewajiban.
Perbedaan penekanan ini dipahami oleh fuqaha sebagai jenis konflik yang diatasi dengan
prinsip tarjih, memilih dalil yang lebih kuat dalam konteks rekomendasi dan anjuran (ibn
Qudamah,2004).

d. Pandangan Kontemporer: Penyelesaian Konflik Dalil dengan Metode Ushul Figh

Para ulama kontemporer seperti Wahbah al-Zuhayli dalam Us#/ al-Figh al-Islami juga
menyoroti bahwa konflik antar-dalil lebih mungkin terjadi dalam isu-isu furu’iyah (cabang)
dibandingkan dengan usul (pokok) hukum. Al-Zuhayli menjelaskan bahwa metode aljan'u
wa al-tanfig atau harmonisasi antar-dalil sering kali diterapkan untuk mengatasi konflik
dalam hukum cabang, seperti hukum pernikahan dan muamalah. Beliau menyebutkan kasus
dalam figh pernikahan di mana ada dalil yang mengizinkan menikahi wanita dari agama
tertentu, namun ada juga dalil yang melarang. Melalui harmonisasi, fuqaha menyimpulkan
bahwa hukum ini diperbolehkan dalam batas tertentu dan bukan merupakan larangan
mutlak.(Al-Zuhaily, 2009)

e. Tinjauan dari Jurnal dan Kajian Terkini

Kajian yang lebih baru juga mengakui bahwa konflik dalam dalil adalah hal yang nyata
namun dapat diatasi dengan metodologi ushul figh yang ketat. Sebagai contoh, penelitian
oleh Vina Sa'adatul Athiyyah dalam jurnal A/ Irsyad (2024) menunjukkan bahwa metode a/-
Jam'n wa al-tanfig dan nasakh adalah dua metode yang paling umum diterapkan untuk
menyelesaikan konflik antara dalil yang bertentangan. Athiyyah menyoroti bahwa dalam
beberapa kasus, seperti hukum potong tangan bagi pencuri, fuqaha menggunakan metode
nasakh untuk menetapkan bahwa hukum ini diterapkan hanya dalam kondisi tertentu. Hal

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 948



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

ini menunjukkan bahwa konflik antara dalil dapat diselesaikan melalui pemahaman
kontekstual dan pemilihan metode interpretasi yang tepat (atthiyah, 2024).

Jadi kesimpulannya dari berbagai pandangan di atas, tampak bahwa Ta'arrudh al-
'Adillah tidak selalu berarti konflik yang nyata dan absolut, tetapi sering kali disebabkan oleh
perbedaan metodologi dalam interpretasi. Baik fugaha klasik maupun kontemporer
berpendapat bahwa kebanyakan konflik antara dalil-dalil adalah semu dan dapat diatasi
dengan prinsip-prinsip ushul figh seperti harmonisasi dan tarjih. Konflik antar-dalil ini
menjadi salah satu bukti kekayaan intelektual dalam hukum Islam dan memperlihatkan
keluwesan syariah dalam menjawab berbagai kondisi dan perkembangan zaman.

Kategori dan Jenis Ta’arrud

Para ulama ushul figh telah mengkaji fenomena ini dan mengklasifikasikan jenis-jenis
ta'arrudh  berdasarkan bentuk dan intensitas konflik, sumber konflik, serta cara
penyelesaiannya. Berikut ini adalah pembahasan mengenai kategori dan jenis-jenis Ta'arrudp
al-"Adillah seperti yang diuraikan dalam kitab-kitab utama ushul figh.

1. Klasifikasi Umum Ta'arrudh al-'Adillah Berdasarkan Sifat Konflik

Para ulama ushul figh mengkategorikan Ta'arrudh al-'"Adillah menjadi dua jenis utama
berdasarkan sifat dari konflik yang tetjadi, yaitu Za'arrudh hagigi (konflik nyata) dan za'arrudh
zahiri (konflik semu). Konflik nyata terjadi ketika dua atau lebih dalil menunjukkan
kontradiksi langsung yang tidak dapat dipertemukan atau diselaraskan melalui metode-
metode interpretasi biasa. Misalnya, konflik antara dua ayat atau hadis yang memberikan
arahan hukum yang saling bertentangan dan tidak ada cara lain selain memilih salah satu
dari keduanya.

Sebaliknya, Za'arrudh zabiri terjadi ketika konflik hanya tampak pada permukaan, tetapi
dengan penjelasan kontekstual atau interpretasi yang tepat, konflik tersebut dapat
diselesaikan. Imam Al-Syatibi dalam A/-Muwafagat menyatakan bahwa kebanyakan konflik
dalam dalil adalah bersifat zahiri semata-mata dan hanya tampak sebagai kontradiksi pada
tingkat interpretasi awal (al-Syatibiy, 1997) Al-Syatibi juga menyarankan bahwa penyelesaian
konflik zahiri dapat dicapai melalui analisis bahasa, konteks, situasi, dan makna yang
mendalam terhadap dalil yang bersangkutan.

2. Jenis-Jenis Ta'arrudh Berdasarkan Sumber Dalil

Berdasarkan sumber dalil yang mengalami konflik, Ta'arrudh al-'Adillah dibagi menjadi dua
kategori utama, yaitu za'arrudh bayn al-nushus (konflik antar teks) dan ta'arrudh bayn al-giyas
(konflik antar analogi). Konflik antar teks terjadi ketika dua teks (baik dari Al-Quran, Hadis,
atau keduanya) memberikan petunjuk hukum yang berbeda. Misalnya, hadis tentang
perintah menjaga wudhu untuk setiap kali shalat tampaknya bertentangan dengan hadis lain
yang membolehkan wudhu sekali saja untuk beberapa kali shalat, selama tidak batal.

Konflik antara qiyas terjadi ketika dua analogi menghasilkan kesimpulan hukum yang
berbeda meskipun berasal dari dasar hukum yang sama. Contoh klasik adalah perbedaan
pandangan fuqaha tentang hukum pembayaran fidyah bagi orang tua yang tidak mampu
berpuasa. Beberapa fuqaha mengqiyaskan pada hukum sakit yang tidak bisa disembuhkan,
sementara yang lain menggunakan qiyas lain, sehingga menghasilkan kesimpulan berbeda
(ibn Qudamah, 2004).

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 949



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

3. Klasifikasi Ta'arrudh Berdasarkan Tingkatan dan Dampak Hukum

Selanjutnya para ulama juga coba mengklasifikasikan Ta'arrudh al-"Adillah berdasarkan
tingkatan dampak hukum yang ditimbulkan, yaitu konflik pada hukum pokok (as/ al-hukm)
dan konflik pada rincian atau penjabaran hukum (furu' al-hukm). Konflik pada hukum
pokok lebih serius karena menyangkut prinsip dasar hukum, seperti perbedaan dalam
penetapan halal dan haram atau sah dan tidak sah. Imam Syafii dalam _4rRisalah
menckankan pentingnya menyelesaikan konflik semacam ini karena berkaitan dengan asas
hukum syariah yang mempengaruhi amalan pokok. (al-Syaf1’i,1987).

Sementara itu, konflik pada rincian hukum lebih sering terjadi dalam furu’iyah (cabang
hukum) seperti tata cara ibadah, transaksi muamalah, atau prosedur hukum tertentu.
Wahbah al-Zuhayli dalam Us#/ al-Figh al-Islami menunjukkan bahwa fugaha cenderung lebih
fleksibel dalam menangani konflik furu'iyah ini dan sering kali menggunakan metode
harmonisasi sepetti aljam'n wa al-tanfig untuk menyelesaikannya. (al-Zuhali, 2009).

4. Jenis-Jenis Ta'arrudh Berdasarkan Metode Penyelesaian

Secara umum berdasarkan metode yang digunakan untuk menyelesaikan konflik, Ta'arrudh
al-'Adillah secara umum bisa dilihat dalam beberapa jenis metode dan pendekatan berikut
(al-Zuhali, 2009), iaitu:(a). Nasakh Mansukh. Nasakh, atau pembatalan, adalah metode di
mana dalil yang lebih baru digunakan untuk membatalkan dalil yang lebih lama jika ada
bukti bahwa dalil yang lebih baru dimaksudkan untuk menggantikan dalil sebelumnya.
(b).Tarjih Baina al-Adillah yaitu menguatkan salah satu dalil dari dua dalil yang terlihat
bertentangan, berdasarkan beberapa qorinah yang mendukung ketetapan tersebut. Apabila
dua dalil yang bertentangan sulit dilacak sejarahnya oleh seorang mujtahid, maka mujtahid
tersebut harus me-rajih-kan salah satu dalil ketika memungkinkan. (c).Al-Jam’ wa al-tauwfiq
yakni mengkompromikan dalil-dalil yang bertentangan setelah mengumpulkan muatan yang
terkandung didalam setiap dalil-dalil tersebut. (d).Tasaqut al-Dalilain: Tasaquth secara bahasa
berarti melemparkan,(Ibn Manzur, 1994) dan secara istilah berarti melemparkan atau
menjatuhkan kedua dalil yang kontradiksi. Maksudnya, apabila terdapat dua dalil yang
kontradiksi, lalu tidak dapat dikompromikan, tidak dapat dinasakh, dan tidak mungkin di-
tarjih, maka kedua dalil tersebut dijatuhkan pengamalannya. Kedua dalil tersebut tidak
diamalkan.

Mengapa Berlaku Ta’arrudh dan Kesannya

Perdebatan ini telah dibahas secara mendalam dalam kitab-kitab klasik dan juga dalam
penelitian kontemporer, di mana para ulama memberikan beberapa alasan mengapa
ta'arrudh bisa terjadi. Sebagian besar ulama sepakat bahwa konflik ini biasanya disebabkan
oleh perbedaan metodologi interpretasi, konteks pewahyuan, dan perbedaan bahasa. Untuk
memahami mengapa Ta'arrudh al-'Adillah bisa terjadi, berikut ini adalah beberapa alasan
utama yang dijelaskan dalam literatur ushul figh dengan contoh-contoh konkret yang
menunjukkan kompleksitas konflik antar-dalil dalam syariah.

1. Perbedaan Konteks Pewahyuan (Asbab al-Nuzul dan Asbab al-Wurud)

Salah satu faktor utama tetrjadinya Za'arrudh adalah perbedaan konteks pewahyuan ayat Al-
Quran (asbab al-nuzul) atau latar belakang hadis (asbab al-wurud). Banyak dalil yang
diturunkan atau diucapkan Nabi Muhammad SAW dalam situasi dan kondisi tertentu,
sehingga konteks ini memengaruhi maksud dari dalil tersebut.

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 950



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

Al-Syatibi dalam _A/~Muwafagat menjelaskan bahwa pemahaman terhadap konteks
pewahyuan sangat penting dalam menafsirkan dalil. Misalnya, Al-Quran mengandung
larangan terhadap tindakan riba dalam beberapa ayat, tetapi juga mengizinkan beberapa
transaksi tertentu. Konflik ini diselesaikan dengan memahami bahwa larangan riba merujuk
pada bunga yang bersifat eksploitatif, sementara ayat lain mengizinkan keuntungan dalam
jual-beli yang tidak mengandung unsur penindasan (al-Syatibiy, 1997).

Contoh lain dapat ditemukan dalam perintah Nabi untuk menghadap Baitul Maqdis sebagai
kiblat pada awal Islam, yang kemudian digantikan dengan perintah menghadap Ka'bah di
Mekkah. Kedua dalil ini tampak bertentangan jika tidak dipahami konteks pewahyuannya;
perintah pertama diterapkan sebelum perintah kedua, yang berfungsi sebagai nasikh
(pembatal). Dengan memahami konteks pewahyuan, ulama mampu menyelesaikan konflik
ini tanpa menimbulkan kontradiksi nyata (ibn Kathir,2000).

2. Perbedaan dalam Pemahaman Bahasa (Linguistik dan Semantik)

Bahasa Arab, sebagai bahasa dari Al-Quran dan Hadis, memiliki keunikan linguistik dan
semantik yang bisa menyebabkan perbedaan interpretasi. Misalnya, kata-kata yang bersifat
umum (‘) dan khusus (khas) dapat menimbulkan perbedaan pandangan tentang apakah
suatu ayat atau hadis memiliki maksud universal atau khusus.

Imam Syafi'i dalam ArRisalah membahas banyak contoh di mana perbedaan linguistik
menjadi faktor utama dalam perbedaan interpretasi di antara fuqaha. Salah satu contoh
adalah perbedaan interpretasi terhadap ayat tentang potong tangan bagi pencuri, di mana
fuqaha berbeda pendapat tentang batas nilai barang curian yang menyebabkan hukuman ini
berlaku. (al-Syafi’iy, 1987).

Selain itu, perbedaan linguistik juga dapat terlihat dalam hadis yang memerintahkan umat
Islam untuk “mencuci” tangan dalam wudhu. Kata “mencuci” di sini dapat
diinterpretasikan berbeda oleh fuqgaha, beberapa di antaranya menganggap mencuci harus
sampai siku sementara yang lain berpendapat cukup sampai pergelangan. Dengan kata lain,
perbedaan dalam pemahaman bahasa dapat menimbulkan 7a'arrud)) yang sebenarnya hanya
disebabkan oleh perbedaan penggunaan kata dalam konteks yang berbeda.(al-Ghazaliy,
2012)

3. Perbedaan dalam Metode Ijtihad (Pendekatan Ushul Fiqh)

Dalam Islam, para ulama menggunakan berbagai metode ijtihad untuk memahami dan
menafsirkan dalil, seperti gzyas (analogi), istibsan (preferensi hukum), dan maslabah mursalah
(kemaslahatan umum). Perbedaan pendekatan ini sering kali memengaruhi hasil ijtihad yang
dicapai. Misalnya, Hanafiyah cenderung menggunakan z#ibsan dalam menyelesaikan konflik
dalil, sementara Syafi'iyah lebih memilih g7yas. Dalam konteks hukum waris, para ulama
memiliki pandangan berbeda tentang hak waris bagi cucu jika anak yang bersangkutan telah
meninggal. Beberapa ulama menggunakan qiyas untuk memberikan bagian kepada cucu,
sedangkan yang lain lebih mengedepankan maslahah mursalah untuk menyatakan bahwa
cucu berhak atas warisan untuk memenuhi aspek keadilan sosial (al-Zuhaily,2009).

Wahbah al-Zuhayli dalam Us#/ al-Figh al-Islami menjelaskan bahwa metode ijtihad yang
berbeda ini sering kali menyebabkan hasil hukum yang tampak bertentangan, namun
sebenarnya memiliki dasar yang sama. Contoh lainnya adalah perbedaan pandangan tentang

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 951



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

keabsahan akad nikah tanpa wali, di mana fuqaha Malikiyah membolehkan dalam kondisi
tertentu, sementara fuqaha lain seperti Syafi'iyah mengharuskan wali dalam semua kondisi.
Konflik ini muncul karena Malikiyah mengutamakan maslahah dalam kasus-kasus tertentu,
sementara Syafi'iyah mengikuti prinsip yang lebih ketat dalam menjaga hak wali. (al-Zuhaliy,
2009)

4. Pemahaman Metode Nasikh-Mansukh (Pembatalan Hukum Sebelumnya)

Nasikh (pembatal) dan mansukh (yang dibatalkan) adalah prinsip dalam ushul figh yang
berfungsi untuk menyelesaikan konflik antar-dalil yang terjadi karena adanya perubahan
perintah dari waktu ke waktu. Al-Ghazali dalam _A/-Mustasfa menjelaskan bahwa nasikh
digunakan ketika dalil yang lebih baru diturunkan untuk membatalkan dalil sebelumnya
yang tidak lagi relevan. Misalnya, ayat tentang larangan mengonsumsi &bamr (sesuatu yang
memabukan) secara bertahap mengalami perubahan, dari sekadar larangan mengonsumsi
dalam kondisi mabuk hingga larangan total. Dengan memahami nasikh dan mansukh,
ulama dapat mengatasi konflik ini dengan jelas tanpa menimbulkan kesan kontradiksi atau
pertentangan antara dalil.(al-Ghazaliy, 2012). Sebab setiap situasi dan keadaan ada dalil dan
hukumnya tersendiri.

Contoh lain dari nasikh adalah hukum terkait pencatatan hutang yang pada awalnya
dianjurkan namun kemudian menjadi lebih longgar setelah umat Islam menjadi lebih paham
akan pentingnya menjaga amanah dan kejujuran dalam transaksi. Dalam hal ini, nasikh
menjadi solusi efektif untuk mengatasi perbedaan pandangan tentang kewajiban pencatatan
dalam transaksi keuangan berdasarkan kondisi sosial-ekonomi masyarakat masa kini.

Kesan Ta’arudh dalam Penetapan dan Pelaksanaan Hukum

Seperti yang telah dijelaskan diatas bagaimana ta’arrudh al-adillah ini terjadi dan berlaku.
Maka persoalan Ta'arrudh al-'Adillah, atau konflik antar-dalil dalam hukum syariah,
memberikan dampak yang signifikan pada penerapan hukum Islam, terutama dalam
konteks penerapan modern yang kompleks seperti di Indonesia. Dalam kasus-kasus yang
memetlukan penetapan hukum, Ta'arrudh al-'Adillah mengakibatkan munculnya berbagai
pendekatan untuk menyelaraskan dalil yang tampak bertentangan sehingga keputusan yang
diambil dapat memenuhi asas keadilan, maslahat, dan relevansi syariah dalam masyarakat
modern. Berikut ini adalah penjelasan mengenai dampak dari Ta'arrudh al-'Adillah dalam
penerapan hukum syariah serta contohnya dalam aspek kehidupan modern.

1. Dampak pada Penetapan Hukum Keluarga

Dalam hukum keluarga, Ta'arrudh al-"Adillah sering kali muncul dalam kasus perkawinan,
hak wali, dan warisan. Di Indonesia, konflik dalil antara mazhab-mazhab figh yang berbeda
memberikan fleksibilitas namun juga menimbulkan perbedaan pandangan di kalangan
fuqaha. Misalnya, dalam kasus perkawinan, ada perbedaan pandangan mengenai keabsahan
nikah tanpa wali. Sebagian ulama Malikiyah berpendapat bahwa wali tidak selalu diwajibkan
dalam kondisi tertentu, sementara Syafi'iyah menegaskan kewajiban wali dalam setiap
kondisi. Di Indonesia, mayoritas masyarakat mengikuti mazhab Syafi’i yang mewajibkan
adanya wali dalam perkawinan, tetapi untuk beberapa kasus khusus, pandangan Malikiyah
dapat diterapkan dengan syarat dan batasan tertentu, terutama melalui fatwa Majelis Ulama
Indonesia (MUI) atau keputusan pengadilan agama.

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 952



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

2. Kesan pada Hukum Muamalat dan Ekonomi Syariah

Konflik antar-dalil juga berdampak pada hukum ekonomi syariah di Indonesia, terutama
dalam penentuan keabsahan transaksi keuangan tertentu. Salah satu contoh yang relevan
adalah perbedaan pandangan tentang riba dan keabsahan produk perbankan syariah, seperti
murabahah dan mudharabah. Menurut sebagian fuqaha, beberapa praktik dalam perbankan
syariah mungkin mendekati riba jika tidak dilaksanakan dengan ketat, sedangkan fuqaha
lainnya berpendapat bahwa selama transaksi tersebut memenuhi prinsip syariah dan
kemaslahatan, transaksi tersebut tetap sah. Di Indonesia, Dewan Syariah Nasional (DSN)
MUI mengeluarkan fatwa-fatwa yang mengakomodasi pandangan figh dari berbagai
mazhab untuk menciptakan produk keuangan syariah yang relevan, meskipun dalam
praktiknya, beberapa pihak tetap merasa ada ketidaksesuaian dengan hukum dasar syariah.

3. Konflik Dalil dalam Hukum Pidana Islam dan Pengaruhnya di Indonesia

Dalam bidang hukum pidana, Ta'arrudh al-'Adillah dapat terlihat dalam penentuan hukuman
untuk kejahatan tertentu seperti zina, pencurian, dan qisas (balasan). Di Aceh, Indonesia,
yang menerapkan syariat Islam secara lebih ketat, ada implementasi hukum cambuk untuk
pelanggaran seperti zina dan perjudian.(Mutiara Fahmi dkk,2022, Nasrull dkk 2024)
Namun, konflik antar-dalil dapat muncul terkait metode dan penerapan hukuman ini,
terutama jika dibandingkan dengan prinsip hukum pidana nasional. Misalnya, sebahagian
dalil menyebutkan hukuman gisas untuk pencurian, tetapi dalil lain menyatakan bahwa
hukuman potong tangan hanya berlaku untuk pencurian yang memenuhi syarat tertentu.
Para ulama dan pengadilan syariah di Aceh menggunakan pendekatan harmonisasi untuk
menetapkan bahwa hukuman cambuk sesuai dengan budaya hukum setempat, meskipun
ada ketidaksepakatan dengan hukum pidana nasional.

4. Implikasi pada Hukum dan Tata Cara Beribadah

Di bidang ibadah, Ta'arrudh al-'Adillah memiliki dampak pada perbedaan tata cara beribadah
yang diterapkan di Indonesia. Misalnya, perbedaan pandangan tentang jumlah rakaat dalam
shalat tarawih mencerminkan variasi interpretasi dalil. Di Indonesia, sebagian besar masjid
mengikuti tradisi 8 rakaat, sementara sebagian lainnya melaksanakan 20 rakaat. Konflik ini
tidak memiliki dampak hukum besar, tetapi menunjukkan bagaimana Ta'arrudh al-'Adillah
memberikan variasi praktik ibadah yang diakui oleh syariah.

5. Dampak pada Penetapan Fatwa dan Peran Dewan Syariah di Indonesia

Di Indonesia, Dewan Syariah Nasional (DSN) MUI memiliki peran penting dalam
menyusun fatwa untuk menyelesaikan masalah-masalah modern yang berkaitan dengan
syariah. Dalam kasus perbedaan dalil, DSN sering mengadopsi pendekatan yang fleksibel
untuk mengakomodasi kebutuhan masyarakat modern. Misalnya, dalam fatwa terkait
asuransi syariah dan produk investasi modern, DSN menggunakan prinsip aljam'u wa al-
taufig untuk menghindari konflik antara berbagai pandangan figh dan memberikan solusi
yang dapat diterima oleh semua pihak.

Aplikasi Penyelesaian Ta’arrudh al-‘adillah dan pendekatan Maqashid Syariah

Fenomena variasisasi pandangan dan pendekatan yang menimbulkan ada dalil-dalil hukum
yang kelihatan saling bertolak belakang memerlukan solusi kebijaksanaan khusus. Hal ini

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 953



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

perlu demi untuk menjaga kesinambungan dan keutuhan kesucian hukum syariah. Oleh itu,
para ulama klasik dan kontemporer telah mengembangkan metode untuk menyelesaikan
konflik ini sehingga dalil-dalil yang tampak bertentangan dapat dipertemukan atau
diprioritaskan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Di antara metode yang paling dikenal
adalah aljam'u wa al-tanfig (harmonisasi), zarjib (pemilihan dalil yang lebih kuat), dan nasakh
(pembatalan). Berikut ini adalah penjelasan tentang metode-metode tersebut beserta
pandangan ulama klasik dan cendekiawan Muslim kontemporer yang diformulasi dengan
pendekatan maqashid Syar’iyah sebagai ruh islam.

a. Nasakh (Pembatalan Dalil yang Lebih Awal)

Nasakh menurut bahasa berarti membatalkan sesuatu, memindahkan dan merubah. Secara
istilah berarti perintah yang menunjukkan kepada pengangkatan hukum tetap perintah yang
terdahulu dengan dasar penetapan sejarah (al-Raziy, t.th). Dalam ALlbkam fi Ushul al-Abkan,
Al-Amidi menjelaskan bahwa nasakh digunakan hanya jika ada bukti kuat tentang waktu
pewahyuan dalil yang lebih baru dan jika kedua dalil benar-benar tidak dapat diselaraskan.
Misalnya, kasus larangan khamr (benda yang memabukan) dalam Al-Quran berawal dari
larangan secara bertahap, mulai dari menghindari shalat dalam keadaan mabuk hingga
larangan total. Ini adalah contoh klasik dari nasikh-mansukh di mana dalil yang lebih baru
menghapus ketentuan sebelumnya (al-Amidiy, 2003).

Para cendekiawan kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi mendukung penerapan prinsip
nasakh dengan tetap memperhatikan konteks modern. Misalnya, dalam hal kewajiban
berjihad, beberapa dalil yang lebih bersifat agresif dinasakh oleh dalil yang lebih
meneckankan perdamaian dan perlindungan terhadap masyarakat yang tidak terlibat dalam
konflik. Menurut Al-Qaradawi, pendekatan ini memungkinkan hukum Islam beradaptasi
dengan nilai-nilai perdamaian dan hak asasi manusia dalam era modern (al-Qardhawi,
2019).

Nasakh merupakan suatu masalah yang berkaitan dengan sejarah, oleh karena itu fuqaha
harus mengetahui beberapa hukum yang berkaitan dengan sejarah. Nasakh berkaitan
dengan masa kenabian dan waktu turunnya wahyu, karena itu nasakh tidak dapat terjadi
kecuali pada wahyu ilahi. Dari metode ini, seorang mujtahid harus melacak sejarah dari
kedua nash, dan ketika sudah diketahui mana yang lebih dahulu datang dan mana yang
datang kemudian, maka nash yang datang kemudian hukumnya menasakh yang terdahulu.
Contohnya yang terjadi dalam dua ayat ‘iddah dalam QS. Al-Baqarah (2): 234 dengan QS.
Al-Thalaq (65): 4.

Sahabat Ibnu Mas’ud, kaitannya dengan permasalan dua ayat ‘iddah tersebut menjelaskan
bahwa ayat kedua (QS. Al-Thalaq (65): 4) yang datang kemudian me-nasakh hukum yang
terkandung dalam ayat pertama (QS. Al-Baqarah (2): 234). Jadi pendapat ini dapat
dirumuskan seperti berikut: bahwa :

“OS. Al-Bagarah (2) ayat 234 mencakup perempuan yang ditinggal mati oleh suaminya dalam keadaan
hamil manpun tidak, sedangkan QS. Ath-Thalag (65) ayat 4 hanya mengenai perempuan yang ditinggal
mati oleh snaminya dalam keadaan hanil. Menurut 1bnu Mas'nd, QS. Al-Bagarah (2) ayat 234 turun
lebih dabulu dan QS. Ath-Thalagq (65) ayat 4 turun kemudian. Olebh karena itn, Ibnu mas'nd
berpendapat babwa ayat terdabuln mansukh oleh ayat yang turun kemudian, yang lebib tepat adalah QS.
Ath-Thalag (65) ayat 4 membatasi (takbsis) kenmuman makna QS. Al-Bagarah (2) ayat
234”.(Supriadi, 2007)

Jadi Metode nasakh (pembatalan hukum sebelumnya) digunakan ketika terdapat dalil yang
lebih baru yang menggantikan hukum sebelumnya. Imam Al-Ghazali dalam _A/-Mustasfa

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 954



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

menyatakan bahwa nasakh harus didasarkan pada dalil yang jelas bahwa dalil yang lebih baru
memang dimaksudkan untuk menggantikan dalil yang lama. Misalnya, ayat yang
mengharuskan pelaksanaan puasa digantikan dengan fidyah bagi orang yang tidak mampu
dalam kondisi tertentu (al-Ghazali, 2012).

b. Tarjih (Pemilihan Dalil yang Lebih Kuat)

Jika harmonisasi tidak dapat dilakukan, maka langkah berikutnya yang digunakan adalah
metode Zarjib yaitu memilih dalil yang dianggap lebih kuat atau lebih relevan dalam konteks
tertentu. Pen-tarjih-an bisa menggunakan beberapa metode tarjih. Antaranya adalah
menguatkan nash yang muhkam dari pada nash yang mufassar, menguatkan dalil yang
mengandung hukum haram dari dalil yang mengandung hukum boleh, dan dari segi ‘@dalah,
dbabit, faqih dan sebagainya seorang perawi hadits.

Jadi Metode farjih (memilih dalil yang lebih kuat) digunakan ketika ada dalil-dalil yang
sama-sama sahih tetapi memiliki bobot kekuatan yang berbeda. Misalnya, dalam kasus hadis
tentang pemotongan tangan bagi pencuri, fuqaha melakukan Za7ib berdasarkan ketentuan
keadaan, konteks sosial, dan urgensi hukum.

Dalam  _A/Mustasfa,  Al-Ghazali menguraikan  bahwa  zarih  dilakukan  dengan
mempertimbangkan beberapa faktor, seperti keotentikan dalil, kondisi pewahyuan, dan
keumuman atau kekhususan dalil tersebut. Al-Ghazali menyatakan bahwa dalam beberapa
kasus, zarjih menjadi solusi efektif untuk mengatasi konflik yang tidak dapat diselaraskan,
terutama dalam hal menentukan hukum yang tepat untuk situasi yang berubah-ubah (al-
Ghazaliy, 2012).

Salah satu contoh penerapan farih dapat dilihat dalam kasus hukum potong tangan bagi
pencuri. Terdapat perbedaan dalam menetapkan batas minimal nilai barang curian yang
dikenakan hukuman potong tangan. Sebagian ulama memilih hadis yang menetapkan batas
tertentu, sedangkan yang lain menekankan konteks dan maslahat masyarakat sebagai
pertimbangan utama. Penggunaan farjih dalam konteks ini memungkinkan fuqaha untuk
menentukan batas yang lebih relevan sesuai dengan situasi sosial, kultural dan ekonomi
masyarakat setempat.

c. Al-Jam'u wa Al-Taufiq (Harmonisasi atau Penyelarasan Dalil)

Metode al-jam'n wa al-tanfig adalah upaya untuk menyatukan dua dalil yang tampak
bertentangan sehingga keduanya dapat diterima tanpa saling menafikan. Menurut Imam
Syafii dalam _Ar-Risalah, metode ini harus menjadi pendekatan pertama yang dicoba
sebelum beralih ke metode lain. Tal-Imam al-Syafii menekankan bahwa jika terdapat cara
untuk menafsirkan dalil agar tidak saling bertentangan, maka cara itu harus diutamakan (al-
Syafii,1987). Contoh penerapan metode ini adalah kasus tentang jumlah rakaat dalam shalat
witir, di mana ada hadis yang menyebutkan satu rakaat dan hadis lain yang menyebutkan
tiga rakaat. Ulama menggunakan aljam'u wa al-taufiq untuk menyatakan bahwa kedua bentuk
witir ini sah, tergantung pada kebiasaan dan preferensi masing-masing individu.

Pendapat ini didukung oleh Wahbah al-Zuhayli dalam Us#/ al-Figh al-Islami, yang
menckankan bahwa harmonisasi memungkinkan fleksibilitas dalam penerapan hukum
syariah dengan mempertimbangkan kondisi dan kebutuhan sosial. Al-Zuhayli menganggap
metode ini sangat relevan dalam menghadapi berbagai permasalahan kontemporer, seperti

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 955



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

transaksi keuangan syariah, di mana produk-produk seperti asuransi syariah dan reksa dana
sering kali memerlukan penyesuaian agar sesuai dengan prinsip syariah (al-Zuhaily, 2009).

Ini sesuai dengan kaedah yang mengatakan bahwa “mengamalkan kedna dalil lebih baik daripada
meninggalkan atan mengabaikan dalil yang lain” (Rahmat, 1998).

Misalnya firman Allah swt., dalam surat al-Maidah (5): 3: “Diharamkan baginn (memakan) bangkai,
darah, daging babi, dan (daging) hewan yang disembelih bukan atas (nama) Allah......"

Ayat diatas tidak menjelaskan tentang jenis darah dan tidak membedakan antara darah yang
mengalir dengan darah yang sudah beku. Kemudian ada ayat lain dalam surat al-An’am (6): 145:
“kecuali kalan makanan itn bangkai, atau darah yang mengalir”. Maka pengkompromian dari kedua
ayat tersebut adalah bahwa darah yang dilarang itu ialah darah yang mengalir saja.

d. Tasaqut al-Dalilain

Tasaquth secara bahasa berarti melemparkan (ibn Manzur, 1994) dan secara istilah berarti
melemparkan atau menjatuhkan kedua dalil yang kontradiksi. Maksudnya, apabila terdapat
dua dalil yang kontradiksi, lalu tidak dapat dikompromikan, tidak dapat dinasakh, dan tidak
mungkin di-tarjth, maka kedua dalil tersebut dijatuhkan pengamalannya. Kedua dalil
tersebut tidak diamalkan.

Tasaqut al-dalilain adalah langkah terakhir mujtahid yang berarti menggugurkan kedua dalil
yang bertentangan dan mencari yang lebih rendah. Hal ini ditempuh apabila tidak bisa
menggunakan ketiga cara diatas. Misalnya ada pertentangan antara dua ayat, sedang tata
cara sebelumnya sangat sulit dipakai, maka langkah yang harus ditempuh adalah mengambil
keterangan yang lebih rendah dari Alquran, yaitu Sunah. Apabila ada duasunah yang
bertentangan maka beralih pada #stidlal dengan qoul al-sahabah bagi yang menggunakannya
sebagai hujjah dan beralih pada g/yas bagi yang tidak menggunakan istzdlal goul al-Sahabat.

e. Pendekatan Maqasid Syariah dalam Menyelesaikan Ta'arrudh

Pendekatan maqasid syariah (tujuan syariah) merupakan metode kontemporer yang sering
diterapkan dalam penyelesaian konflik antar-dalil dengan mempertimbangkan tujuan utama
hukum Islam, yaitu perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Menurut Ibn
Ashur dalam Magasid al-Shariah al-Islamiyyah, maqasid menjadi landasan penting untuk
menentukan dalil mana yang lebih sesuai dengan kemaslahatan publik. Dalam konteks
kontemporer, pendekatan ini semakin relevan dalam bidang seperti hukum keluarga dan
ekonomi syariah, di mana kebutuhan masyarakat terus berkembang.

Contohnya, dalam kasus hak waris bagi cucu yang orang tuanya telah meninggal, beberapa
ulama menggunakan maqasid untuk memberi hak waris kepada cucu meskipun hukum
asalnya tidak memberikan bagian langsung kepada cucu. Hal ini dilakukan untuk
memastikan keadilan sosial dan perlindungan terhadap kebutuhan keluarga. Di Indonesia,
pengadilan agama sering menggunakan prinsip maqasid dalam kasus-kasus yang melibatkan
hak-hak anak dan perempuan untuk memastikan bahwa keputusan yang diambil tetap
sejalan dengan prinsip keadilan dan kemaslahatan.(Attiyah, 2024)

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 956



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

Menggagas Fleksibelitas dan Adaptibilitas Hukum Islam

Kajian tentang Ta'arudh al-Adillah memiliki manfaat yang besar dan selari dengan SDG
(Sustainable Development Goals) atau kelestarian dan kemapanan serta kesucian islam
dalam pengembangan dan penerapan hukum dan prinsif-prinsif Islam, khususnya dalam
konteks masyarakat modern yang semakin kompleks (Wan Fariza, dkk, 2024). Berikut ini
adalah beberapa manfaat memahami konsep faarudh al-adillah ini dalam kontek masa kini:

1. Memperkuat Metodologi Hukum Islam

Memahami konsep #a'arudh al-adillah memberikan landasan metodologis yang kuat bagi para
ulama dan intelektual Muslim dalam menentukan hukum Islam yang konsisten dan akurat.
Dengan meneliti berbagai metode penyelesaian konflik dalil, seperti tatjih, nasakh, dan
harmonisasi, kajian ini memberikan pedoman yang jelas untuk mengatasi dan menyikapi
situasi kekinian serta kontradiksi dalam dalil-dalil syariah. Ini penting agar hukum yang
dihasilkan tidak hanya sahih secara dalil tetapi juga dapat diterapkan secara praktis di
masyarakat.

2. Mendukung Fleksibilitas dan Adaptabilitas Hukum Syariah

Dalam era modern, hukum Islam harus mampu beradaptasi dengan perubahan sosial,
ckonomi, dan budaya. Kajian fa'arudh al-adillah memastikan hukum Islam tetap relevan
dengan situasi zaman tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah. Hal ini terlihat
dalam penerapan prinsip maqashid al-syariah dalam menyelesaikan konflik dalil, di mana
tujuan syariah, seperti keadilan dan kemaslahatan, diutamakan dalam konteks tertentu.
Kajian ini sangat penting untuk menghadirkan solusi hukum yang fleksibel dan mampu
menyesuaikan diri dengan kebutuhan masyarakat.

3. Mendorong Ijtihad dan Inovasi dalam Hukum Islam

Kajian ta'arudh al-adillah membuka ruang untuk ijtihad yang produktif dan kreatif, terutama
dalam menghadapi permasalahan kontemporer yang belum ada presedennya dalam literatur
klasik. Dengan adanya konflik dalil, para ulama dan intelektual Muslim terdorong untuk
melakukan ijtthad guna menemukan solusi hukum yang baru dan relevan. Hal ini dapat
meningkatkan inovasi dalam hukum Islam dan menciptakan fatwa atau pedoman hukum
yang sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan kebutuhan masyarakat
modern.

4. Memberikan Pedoman dalam Fatwa dan Kebijakan Hukum di Indonesia

Di Indonesia, kajian tentang #z'arudh al-adillah sangat bermanfaat bagi institusi-institusi
fatwa seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan Dewan Syariah Nasional (DSN). Dengan
memahami metode penyelesaian konflik antar-dalil, lembaga ini dapat memberikan fatwa
dan pedoman hukum yang lebih komprehensif dan adaptif terhadap kondisi lokal. Ini
terlihat dalam berbagai keputusan terkait hukum keluarga, keuangan syariah, dan
perlindungan hak asasi yang mempertimbangkan perbedaan pandangan dalam hukum
Islam. Terutama dalam persoalan furu’iyah yang merupah ranah dinamika (Arif Fikri, 2019).

5. Meningkatkan Pemahaman tentang Prinsip Maqashid Syariah

Kajian ta'arudh al-adillah juga memperkuat pemahaman tentang maqashid al-syariah atau
tujuan-tujuan utama syariah. Dengan meneliti bagaimana prinsip maqashid digunakan
untuk menyelesaikan konflik dalil, kajian ini membantu memperjelas pentingnya menjaga
kemaslahatan dalam hukum Islam. Ini relevan terutama dalam memastikan bahwa hukum

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 957



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

Islam tidak hanya sah secara dalil tetapi juga memenuhi kebutuhan dasar dan hak-hak
manusia, seperti perlindungan terhadap harta dan jiwa.

6. Menjadi Landasan Akademik untuk Penelitian Selanjutnya

Kajian tentang za'arudh al-adillah menyediakan fondasi teoritis bagi studi lanjutan dalam
ushul figh dan ilmu hukum Islam. Dengan adanya penelitian ini, para akademisi dapat
menggali lebih dalam tentang pendekatan-pendekatan baru dalam menyelesaikan konflik
dalil yang sesuai dengan perkembangan zaman. Ini akan mendorong berkembangnya
penelitian hukum Islam yang relevan, adaptif dan dapat memberikan kontribusi nyata bagi
masyarakat.

7. Formulasi Harmonisasi Hukum Syariah Kontemporer di Indonesia

Di Indonesia, pendekatan harmonisasi dalam menyelesaikan a'arudh menjadi sangat
penting dalam lembaga seperti Dewan Syariah Nasional (DSN) MUI yang menetapkan
fatwa untuk produk keuangan dan muamalah modern. DSN-MUI mengeluarkan fatwa
yang memungkinkan penerapan konsep-konsep keuangan kontemporer seperti sukuk dan
reksa dana syariah dengan metode aljan'u wa al-taufig. Melalui pendekatan ini, DSN-MUI
memastikan bahwa produk-produk keuangan syariah tetap sesuai dengan prinsip syariah
sambil tetap memenuhi kebutuhan ekonomi modern di Indonesia. Hal ini memperlihatkan
bagaimana konflik dalil dapat diselesaikan dengan cara yang relevan dan efektif dalam
konteks lokal (Rahmi,et all, 2024).

Pendek kata dengan metode-metode ini, Ta'arrudh al-'Adillah tidak menjadi penghalang,
tetapi justru memberikan kekayaan pada proses hukum Islam. Pendekatan harmonisasi,
tarjih, nasakh, dan maqasid memungkinkan hukum Islam menjadi semakin fleksibel dan
responsif terhadap tantangan zaman. Di Indonesia, pendekatan ini telah berhasil diterapkan
dalam berbagai aspek kehidupan, menunjukkan bahwa hukum Islam mampu beradaptasi
dengan perubahan sosial-ekonomi dan memberikan solusi yang sesuai dengan prinsip-
prinsip syariah.

KESIMPULAN

Ta'arrudh al-Adillah, atau konflik antar-dalil, adalah konsep penting dalam ushul figh
yang membahas situasi di mana dua atau lebih dalil sahih yang seolah-olah tampak
bertentangan dalam menetapkan suatu hukum syariah. Konflik ini bisa muncul karena
berbagai alasan, seperti perbedaan konteks pewahyuan, variasi interpretasi bahasa, atau
pendekatan ijtihad yang berbeda dalam mazhab-mazhab figh. Beberapa istilah terkait
ta'arrndh  termasuk tanaqudh (kontradiksi langsung), ikbtilaf (perbedaan pandangan),
m'aradhah (oposisi), tadhad (pertentangan), dan fazabum (persaingan). Masing-masing istilah
ini menggambarkan nuansa konflik yang berbeda dan menuntut pendekatan penyelesaian
yang spesifik.

Untuk menyelesaikan za'arrudh al-adillah, para ulama mengembangkan metode-metode
khusus seperti aljam'n wa al-tanfig (harmonisasi), farjih (pemilihan dalil yang lebih kuat), dan
nasakh (pembatalan dalil yang lebih awal). Selain itu, perspektif waqashid al-syariah, atau
tujuan utama syariah, seperti menjaga kemaslahatan umat dan keadilan, sangat penting
dalam memastikan bahwa penyelesaian konflik tetap relevan dan berfungsi dalam konteks
sosial-kultural dan berbagai persoalan masyarakat modern, termasuk ekonomi, politik dan
kenegeraan dan lain-lain.

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 958



Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

Kajian ini memiliki manfaat besar dalam pengembangan hukum Islam yang fleksibel
dan adaptif, terutama dalam menjawab tantangan kontemporer yang senantiasa
berkembang dan berubah-rubah serta dinamik.Terutama dalam menyahut himbauan dan
agenda keberlanjutan yang dikenal dengan Swustainable Development Goals (SDGs) hari ini.
Dengan memahami dan menerapkan prinsip-prinsip za'arrudh al-adillah, hukum Islam
mampu beradaptasi dengan tuntutan zaman tanpa mengabaikan esensi syariah, mendorong
ruang bagi ijtihad yang inovatif, dan menyediakan solusi hukum yang komprehensif serta
berlandaskan maqashid al-syari’ah sebagai ruh Syariat yang ramah penuh hikmah.

REFERENCES

Al-Amidi, Saif al-Din, (2003) Alk-Ibkan: fi Ushul al-Abkam. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Al-Barzanji, Abd al-Lathif ‘Abdullah ‘Aziz (1996) A/-Ta'‘arudh wa al-Tarjib Baina al-Adillah
al-Syaryyah

Al-Fairuz Abadi, Muhammad bin Ya’kub, (2005) Al-Qamus al-Mubith, Beirut: Muassalam al-
Risalah.

Al-Ghazali, Abu Hamid (2012). A/-Mustasfa fi 'Iim al-Ushul. Cairo: Dar al-Hadith.

Al-Hafnawy, Muhammad Ibrahim Muhammad(1987), A/lTa‘arudh wa al-Tarib ‘inda al-
Ushuliyyin wa — Asarubuma fi al-Figh al-Islami

Al-Jazar, Mahmud Luthfi (2004), A~FTa‘arudh baina al-Adillah al-Nagliyah wa Asarubu fi al-
Mu‘amalabh al-Nagliyah , Tesis Magister Usul Figh Universitas Islam Gaza. Palestina.

Al-Khattan, Manna’ Khalil (2001). Studi Imu-ilmn al-Quran. terj. Mudzakkir AS. Bogor:
Pustaka Litera Antar Nusa.

Al-Qaradawi, Yusuf (2019). Figh al-Jihad. Cairo: Maktabah Wahbahy.

Al-Razi, Fakhru al-Din Muhammad bin Umar bin al-Husain,( t.th). A~Mabshul fi Timi al-
Ushul al-Figh. Juz V. t.t.: t.p.,

Al-Syatibi, Abu Ishaq (1997). A~-Muwafagat fi Usul al-Shariah. Cairo: Dar al-Ma'arif.

Al-Zayyan, Samih ‘Athif (1990). 1hwun Ushul al-Figh al-Munyassar. Cet. 1. Kairo: Dar al-Kitab
al-Misri.

Al-Zuhayli, Wahbah (2009). Us#/ al-Figh al-Islami. Damascus: Dar al-Fikr.

Arif Fikri, (2029), Fleksibilitas Hukum Islam dalam Perubahan Sosial, Asas: Jurnal Hukum
Efkonoim Syariah, Nol :11, No.2, http://ejournal.radenintan.ac.id

Athiyyah, Vina Sa'adatul (2024), “Penyelesaian Kontradiksi Dalil Melalui Metode Al-Jam'u
Wa Al-Taufiq Dan Nasakh." A/ Irsyad, 2024.

DSN-MUI Fatwa Collection (2020) "Principles of Economic Transactions in Islamic
Jurisprudence," DSN-MUI Publications, 2020.

Ibnu Manzur, (2006), Lisan al-ArabKairo: Dar al-Hadis.

Ibnu Manzur, Muhammad bin Mukarram bin Ali,(1994) Lisan al-Arab,Beirut: Dar Sadir.

Jasser Audah, Penerjemah Rasidin dan Ali Abd. Mun’im, (2015), Membumikan Hukum Islam
melalui Magashid Al-Syar’i. Mizan, Bandung

Khallaf, Abd al-Wahhab,(2002) Ushu/ al-Figh. Kairo: Maktabah al-Da‘wah al-Islamiyah
Syabab al-Azhar.

Koto, Alaiddin (2006) I/mu Figh dan Ushul Figh. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada.

Mutiara Fahmi, dkk (2022), Hukuman Bagi Pelaku Zina Muhsan dalam Qanun Aceh
Nomor 6 Tahun 2014 dalam Perspektif Fiqih Siyasah, Samarabh: Jurnal hukum Keluarga
dan Hukum Istam, Vo 6, No.1. https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/samarah/article/view /13363

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 959


https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/samarah/article/view/13363
https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/samarah/article/view/13363

Ta'arudh al-Adillah A Multidimensional Maqashid Syari'ah
Roni et al.,
DOI: 10.58824/mediasas.v8i4.291

Nasullah, dkk, (2024) The Challenges of Islamic Criminal Law Implementation in Aceh
Shariah  Court, Diponegoro Law  Rewew,Vol 9, no.1,him.121-135  (2024).
https://ejournal.undip.ac.id/index.php/dlr/article /view /55999/0

Rahmi, Nispan et all, “Methodological Procedure For Determining The Fatwa Of The
National Sharia Council (DSN) Indonesian Ulama Majelis (MUI) Concerning Islamic
Economics And Finance”, al-Qalam: Jurnal llmiiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, Vol
18, No.4 hlm.2920-2934 (2024). https://jurnal.stig-amuntai.ac.id/index.php/al-
galam/article/view/3544/1655

Shaleh, Qamaruddin, H. A. A. Dahlan, M. D Dahlan, (1975). Asbabun Nuzul (Latar Belakang
Historis Turunnya Ayat-Ayat Al-Quran). Cet. 11; Bandung: CV. Diponegoro.

Shihab, Muhammad Quraish,( 2002). Tafsir al-Mishbah. Cet. 1. Jakarta: Lentera Hati.

Supriyadi, Dedi (2007) Sejarah Hukum Isiam, dari Kawasan |azgirah Arab sampai Indonesia.
Bandung: Pustaka setia.

Syafe’i, Rahmat, (1998) 1/mn Ushul Figh. Bandung: Pustaka Setia,.

Syafi'i, Muhammad bin 1dris,( 1987) .Ar-Risalah. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Umar, Mu’in,( 1985) Ushul Figh jilid 1. Jakarta: Depag RI.

Zahrah, Muhammad Abu (2010), Ushu/ Figib. terj. Saefullah Ma’shum. Jakarta: Pustaka
Firdaus.

Zahrah, Muhammad Abu, (1998) Ushul al-Figh. t.t.: Dar al-Fikr al-Irabi.

Jurnal Mediasas, Vol. 8, No. 4, 2025 960


https://ejournal.undip.ac.id/index.php/dlr/article/view/55999/0
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-qalam/article/view/3544/1655
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-qalam/article/view/3544/1655

